

• الإنسان الجديد / فقح الله كولن

• دروس من السيرة النبوية / أ.د. علي جمعة

• مفهوم الواجب في الإسلام (٢) / أ.د. أحمد عبادي

• الفن الإسلامي والتعبير عن المطلق / د. مصطفى عبده

• أبواب السماء / أ.د. زغلول النجار





#### العدد الحادي العاشر - السنة الثالثة (أبريل - يونيو) ٢٠٠٨

#### التصور العام

- حراء مجلة علمية ثقافية فصلية تعنى بالعلوم الطبيعية والإنسانية والاجتماعية وتحاور أسرار النفس البشرية وآفاق الكون الشاسعة بالمنظور القرآني الإيماني في تآلف وتناسب بين العلم والإيمان، والعقل والقلب، والفكر والواقع.
- تجمع بين الأصالة والمعاصرة وتعتمد الوسطية في فهم الإسلام وفهم الواقع، مع البعد عن الإفراط والتفريط.
- تؤمن بالانفتاح على الآخر، والحوار البناء والهادئ فيما يصب لصالح الإنسانية.
- تسعى إلى الموازنة بين العلمية في المضمون والجمالية في الشكل وأسلوب العرض، ومن ثم تدعو إلى معالجة المواد بمهنية عالية مع التبسيط ومراعاة الجوانب الأدبية والجمالية في الكتابة.

#### شروط النشر

- أن يكون النص المرسل جديدا لم يسبق نشره.
- ألا يزيد حجم النص على ٢٠٠٠ كلمة كحد أقصى، وللمجلة أن تلخص أو تختصر النصوص التي تتجاوز الحد المطلوب.
- يرجى من الكاتب الذي لم يسبق له النشر في المجلة إرسال نبذة مختصرة عن سيرته الذاتية.
- تخضع الأعمال المعروضة للنشر لموافقة هيئة التحرير، ولهيئة التحرير أن تطلب من الكاتب إجراء أي تعديل على المادة المقدمة قبل إجازتما للنشر.
- المجلة غير ملزمة بإعادة النصوص إلى أصحابها نشرت أم لم تنشر، وتلتزم بإبلاغ أصحابها بقبول النشر، ولا تلتزم بإبداء أسباب عدم النشر.
- تحتفظ المجلة بحقها في نشر النصوص وفق خطة التحرير وحسب التوقيت الذي تراه مناسبا.
- النصوص التي تنشر في المجلة تعبِّر عن آراء كُتَّابِها، ولا تعبّر بالضرورة عن رأي المجلة.
- للمجلة حق إعادة نشر النص منفصلاً أو ضمن محموعة من البحوث، بلغته الأصلية أو مترجمًا إلى أي لغة أخرى، دون حاجة إلى استئذان صاحب
- مجلة حراء لا تمانع في النقل أو الاقتباس عنها شريطة ذكر المصدر.

يرجى إرسال جميع المشاركات إلى هيئة تحرير المجلة على العنوان الآتي:

hira@hiramagazine.com

#### مجلة علمية ثقافية فصلية تصدر عن:

Işık Özel Eğitim Tic. Ltd. Şti. İstanbul / Türkiye

#### صاحب الامتياز

أنس أركنه mergene@hiramagazine.com

#### المشرف العام

نوزاد صواش nsavas@hiramagazine.com

#### رئيس التحرير المسؤول

هانع رسلان hraslan@hiramagazine.com

#### مدير التحرير

أشرف أونن eonen@hiramagazine.com

#### المخرج الفني

مراد عرباجي marabaci@hiramagazine.com

#### المركز الرئيس

HIRA MAGAZINE Emniyet Mah. Huzur Sok. No:5 34676 Üsküdar İstanbul / Turkev Phone: +902163186011 Fax: +902164224140 hira@hiramagazine.com

#### مركز التوزيع

٧ ش البرامكة - الحي السابع - م.نصر/القاهرة تليفون وفاكس: 20222631551 الهاتف الجوال : 20165523088+ جمهورية مصر العربية

sub@hiramagazine.com

#### نوع النشر محلة دورية دولية

Yayın Türü Yaygın Süreli

#### الطباعة

Çağlayan Matbaası İzmir- Türkiye Tel: +90 (232) 252 20 96

#### رقم الإيداع

1149-14.7

#### المستقبل

"التجديد" هاجس ملح من هواجس الأســـتاذ "فتح الله كولن" الدائم، ومن همومه الفكرية التي تؤرقه وتشغل فكره. فكتاباته في معظمها تكاد تكون مكرسة لعملية

التجديد كما يراه ويدعو إليه. وهو يعزو تأخر المسلمين الحضاري والفكري إلى ما أصاب الفكر من شـيخوخة، وإلى ما أصاب القلب من وَهَن، والروحَ من ضعف وهزال. وأزعم أن لسان حاله يقول: أعطني قلباً وذهناً ألمعياً وروحاً نورانياً أفتح لك مغاليق عالمي الكون والإنسان، وأخرق بك أسرار الأرض والسماء، وأجعلك موضع نظر العالم واحترامه وتقديره، وعلى قدر ما يتركه الذهن المسهد من أحاديد على الجبين وهو يذرع جمجمة المسلم حيئة وذهابا يكون ارتقاؤه في سلم التجديد. أما إذا كان القلب حرباً والذهن عاطلا والروح مظلما فإن "اليد" سرعان ما تُجَنّ وتنبت لها مخالب وأنيابا لتخبط حبط عشواء فتبطش بنفســها وتبطش بالآخرين دون رادع من فكر أو من ضمير.

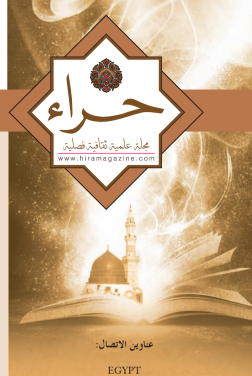
وكما يشير الأستاذ، لابد للمسلم الذي يسعى لتجديد نفسه من أن يستبقى منافذ الإدراك عنده مشرعة دائما لكي تستقبل هواء التجديد العصري وتستوعب مقاصده وأغراضه من دون أن يمس ذلك مبادئه وقيمه الروحية؛ وعليه -كذلك- أن يربي في نفسه عشق البحث والنتقيب وزيادة المعرفة بالكون والإنسان وبأسرارهما الإلهية التي هيي لباب الحقائق جميعا في هذا العالم، ومالم يرتفع رأس المسلم مثقلا بالمعرفة حتى يلامس سماء العظمة، فإنه يبقى دون بلوغ مرتبة الإنسان الحضاري المطلوب.

هذه هي المحاور التي يدور عليها مقال الأستاذ فتح الله كولن "الإنسان الجديد" في صدر هذا العدد من "حراء". فمن أخطر أنواع البشر على الجنس البشري برمته، هم أولئك الذين تفرغ أذهاهُم من أية فكرة سامية، وتقفر قلوهم من نور الإيمان، وتختلج أرواحهم برعب حرافي يحول بينها وبين نشدان حقائق الأمور العليا والتعلق بما والمجاهدة من أجلها.

ومن هنا كان من اهتمامات "حراء" ومن نهجها الدائم الأحذ بيد كل ضارب في معارج الرقى الحضاري والفكري، وكل ضارب بسهم وافر في حقول العلوم الإنسـانية والكونية الإيمانية. ومن يتابع "حراء" يخلص إلى نتيجة مفادها أن هذه المجلة لا تفتأ تنشر على صفحاها بشكل متوازن من المقالات والأبحاث ما يغطى احتياجات المسلم المعاصر من ثقافات ومعارف -إنسانية وكونية علمية وإيمانية تحديدية- علما بألها لم تغفل يوما الوجدانيات من شعر وأدب وقصة، والله من وراء القصد.■

## المحتويات

| الإنسان الجديد / فتح الله گولن                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| دروس من السيرة النبوية والسنة الشريفة / أ.د. على جمعة                          |
| تجدد الخطاب الديني أو سؤال المرجعية / د. سمير بودينار                          |
| البَرَد بين العلم والقرآن / د. محمد راتب النابلسي                              |
| تواتيل مائية بلون الرؤى / د. محمد عبد الله المحجري                             |
| الخصائص المنهجية لثقافة السلام عند الأستاذ النورسي / د. مولاي المصطفى الهند ١٥ |
| الأسوة الحسنة ودورها في التربية الناجحة / أ.د. هارون أوحي                      |
| حدائق النور / أ.د. حسن الأمراني                                                |
| أنا أن <b>ف عبد الله /</b> أ.د. عرفان يلماز                                    |
| مفهوم الواجب في الإسلام (٢) / أ.د. أحمد عبادي                                  |
| <b>أبو اب السما</b> ء / أ.د. زغلول النحار                                      |
| يونس أَمْرَهُ ونظرته إلى الإنسان / أ.د. الصفصافي أحمد القطوري                  |
| الفن الإسلامي والتعبير عن المطلق / د. مصطفى عبده                               |
| دع الغيب الذي فيك يتكلم / أ.د. عبد الحليم عويس                                 |
| معارج الصلاة وإخراج الإنسان الكوبي / أ.د. فريد الأنصاري                        |
| مفهوم العلم وغايته في القرآن الكريم والسنة النبوية / د. حبيبة أبو زيد٥٦        |
| الاجتهاد الإسلامي / أ.د. محمد عمارة                                            |
| الصوت والصدى / أديب إبراهيم الدباغ                                             |



Daralnile
7 Albaramka Street . From Tayaran Street. Nasr
City, Cairo – Egypt
Tel: +20 16 55 230 88
sukru@hiramagazine.com

SAUDI ARABIA AL Watania Distribution الوطنية للتوزيع P.O.BOX 8454 Riyadh Zip Code: 11671 Saudia Tel: +966 1 4871414 saudia@hiramagazine.com

#### MOROCCO

الدار البيضاء ٧٠ زنقة سحلماسة Société Arabo-Africaine de Distribution, d'Edition et de Presse (Sapress) 70, rue de Sijilmassa, 20300 Casablanca / Morocco Tel: +212 22 24 92 00 morocco@hiramagazine.com

#### YEMEN

دار النشر للجامعات

الجمهورية اليمنية، صنعاء، الخط الدائري الغربي، أمام الحامعة القديمة Tel: +967 1 440144 yemen@hiramagazine.com

USA
The Light, Inc.
26 Worlds Fair Dr. Unit C Somerset, 08873 New
Jersey, USA
Tel: +1 732 868 0210
Fax: +1 732 868 0211
usa@hiramagazine.com

ALGERIA algeria@hiramagazine.com

SUDAN Tel:00249918248388 sudan@hiramagazine.com

JORDAN jordan@hiramagazine.com

SYRIA syria@hiramagazine.com



متفتح على تجليات العناية الربانية. لقد

كان القرن الثامن عشر، بالنسبة لعالمنا، قرن التقليد الأعمى والمبتعدين عن حوهرهم وكيالهم؛ وكان القرن التاسع عشر، قرن الذين انجرفوا خلف شتى أنواع الفانتازيات واصطدموا بماضيهم ومقوماتهم التاريخية؛ والقرن العشــرون، كان قرن المغتربين عن أنفسهم كليا والمنكرين لذواهم وهويتهم، قرن الذين ظلوا يُنقّبون عن مَن يرشـــدهم وينير لهم الطريــق في عالم غير عالمهم. ولكن جميع الأمارات والعلامات التي تلوح في الأفقُّ تبشر بأن القرن الواحد والعشرين، سيكون قرن الإيمان والمؤمنين، وعصر انبعاثنا و هضتنا من جديد.

الجماهير الفاقدة لوَعيها، الهائمة على وجهها، سيولد إنسان حديد كل الجدة، إنسان يفكر ويحاسب، ويوازن ويدقق، ويعتمد على التجربة قدر اعتماده على العقل، ويثق ويؤمن بالإلهام والوجدان قدر اهتمامه بالعقل والتجربة؛ إنسان يحاول دوما بروحه وبدنه الوصولُ إلى الأفضل، ويرغب في الوصول إلى الكمال والتكامل في كل شميء. إنسان يسمو بالموازنة بين الدنيا والآخرة، ويوفق إلى الحمـع بين عقله وقلبه فيصبح نموذجا حديدا لا مثيل له. ولا شك أن ولادة هذا الإنسان الجديد ليس بالأمر السهل، فلا بد من آلام مخاض وتوجّع وأنين. ولكن حين يئين الأوان فسوف

تتحقق هذه الولادة المباركة حتما، ويظهر هذا الجيل الذهبي بيننا فجأة -كالخضر التيليل بوجهه النوراني الذي يشع كالبدر. فكما تنهمر الرحمة الإلهية من خلال الغيوم المتراكم بعضها فوق بعض، وكما تتفجر المياه من ينابيع الأرض، وتتفتح زهرات الثلج وتنتشر في مواقع ذوبان الثلج والجليد، وكما تتلألاً قطرات الندى وتتربع على الأوراق، سيسطع نور هذا الإنسان في سماء البشرية البائسة الحزينة لا محالة، ربما اليوم أو غدا أو بعد غد.

الإنسان الجديد بطل يتمتع بشخصية قوية استطاعت أن تسمو على المؤثرات الخارجية بشي أنواعها، وعزمت على الصمود والاكتفاء الذاتي. فكما أن الشرق والغرب لن يستطيعا

الإنسان الجديد

يملك طاقة بناءة وروحا مؤسّسا،

يبتعد عن النمطية بشدة، يعرف كيف

يجدد نفسه مع الحفاظ على جوهره.

ويعرف كيف يروض الأحداث فتأتى

لأمره طائعة خاضعة. يسبق عصره

فيسير أمامه قدُما على الدوام بهمّة

تتجاوز حدود إرادته، وشوق عارم

وحب عميق واعتماد بالله عظيم.

أسره ووضع السلاسل في قدميه، فكذلك لـن تسـتطيع الأفكار والفلسفات التي تتناقض مع هويته المعنوية وحــذوره أن تغير وجهته بل ولن تسـتطيع أن تزحزحه عن مكانه قيــد أنملة أو أقل من ذلك. أجل، الإنسان الجديد رجل حرفي تصوره، حرفي إرادته، وحريتــه هذه مرتبطة في إرادته، وحريتــه هذه مرتبطة بقــدر عبوديتــه الله الله الله المنان الجديد لا يتشبه بالآخرين

ولا يتمثل بهم، بــل يحاول جاهدا أن يتزيّى بهويته الذاتية ويتزيّن بمقوماته التاريخية.

الإنسان الجديد ممتلئ بالفكر، ملتهب بعشق البحث، مفعم بالإيمان، قابل للوحدانيات، متشبع بنشوة الروحانية ومعانيها... إنسان يبدي كفاءة من نوع آخر في سبيل بناء عالمه، مستفيدا من إمكانيات عصره إلى أقصى حد، متمسكا بمبادئه وقيمه الذاتية.

الإنسان الجديد، هو إنسان يحمل في قلبه إيـمان أحداده الأحلاء، ويفكر تفكير أعـلام حضارته العظماء، ويمتلئ مثلهم رغبة في إسماع صوته وإظهار قوة رسالته للبشرية جمعاء... ومثلهم كذلك يسطع نورا في كبد الظلام فيضيء الأرجاء برمتها... يؤدي واحبه هذا بصدق ووفاء غير محدود، معتصما بالحق متمسكا بالرسـالة السـماوية في كل لحظة.. يتألم ويئن، يموت ويحيا من بالرسـالة السـماوية في كل لحظة.. يتألم ويئن، يموت ويحيا من

أجل إحياء الحق وإلهاضه. فهو دائما على أهبة الاستعداد للتخلي عن المال والولد والغالي والنفيس، ولن تكون سعادته الشخصية بغيته أو همه أبدا، بل همه الوحيد ألا يضيع بذرة واحدة من البذور الصالحة التي منحها له الحق تعالى، بل ينثرها كلها بدقة فائقة على سفوح العناية الربانية من أجل مستقبل الأمة القريب والبعيد... ثم يرتقب مكابدا آلام مخاض حديد، يتلوى ويتأوه ويئن ويقلق، ويبتهل إلى المولى رقبي في أمل، يموت ويحيا في اليوم ألف مرة ومرة. فالسير في سبيل الحق والفناء فيه غايته الوحيدة في الحياة، وانفلات فالسير في سبيل الحق والفناء فيه غايته الوحيدة في الحياة، وانفلات هذه الغايسة من بين يديه في نظره - حسارة لا تعوض أبدا. الإنسان الجديد يستخدم جميع وسائل الاتصالات الحديثة؟

كتباً وجرائد وبحالات، وإذاعة وتلفازاً ومنشورات للولوج إلى القلوب والنفوذ إلى العقول والدخول إلى الأرواح، ويثبت جدارته من خلالها مرة أخرى، بيل ويسترد مكانته المسلوبة في التوازن العالمي من جديد. الإنسان الجديد، هو إنسان عميق من حيث جذوره الروحية، متعدد من حيث ما يملكه من كفاءات صالحة للحياة التي يعيش في أحضاها. إنه صاحب

القول الفصل في كل الميادين بدءا من العلم إلى الفن ومن التكنولوجيا إلى الميتافيزيقيا، وصاحب حبرة ومراس في كل ما يخص الإنسان والحياة. أجل، إنه عاشق لا ينطفئ ظمؤه إلى العلوم مهما لهل مولع بالمعرفة ولعاً لا يفتاً يتجدد كل حين، عميق بأبعاده اللدنية التي تعجز العقول عن تصورها.. وهو بهذه الخصال كلها يسير جنبا إلى جنب مع سعداء عصر السعادة وينافس الروحانيين في سباق معراجي جديد كل يوم. الإنسانية وراصد لها. فهو من جهة يحدد موقعه وينشئ ذاته على الإنساس الأخلاق والفضيلة التي تجعل من الإنسان أنسانا مثاليا، ومن جهة أخرى يحتضن الوجود كله بقلبه الواسع وشفقته الشاملة، ويسعى دائما من أجل إسعاد الآخرين. وفي الوقت



الذي يقوم بوضع المعايير لنفسه، يقوم أيضا بوضع مقاييس حول كيفية التعامل مع الأشياء والناس الذين كتب عليه العيش معهم؛ وإذا ما سنحت له الفرصة سعى جاهدا لتحقيق معاييره وخططه التي وضعها. فهو لا يتوانى أبدا عن متابعة كل ما هو إيجابي فيما حوله وعن الحفاظ عليه، وحث الآخرين على ذلك... وهو يشن حربا على كافة المساوئ، وهو كالقوس المشدود، مستعد دائما لإزالة هذه المساوئ واقتلاعها من تربة المجتمع الذي يعيش فيه. وهو مؤمن ذاق حلاوة الإيمان، ومن ثم يدعو الجميع إلى رحاب الإيمان. العبادة -عنده - جمال مطلق وهو لسالها... يقرأ الكتب التي ينبغي أن تُقرأ، ويوصيها للآخرين؛ ولا يبرح يشجع الصحف والمجللات التي توقر حذورنا الروحية وتبحل أصولنا المعنوية... وطنه وأمته، ومن ثم فهو رمز للمسؤولية السامية.

الإنسان الجديد يملك طاقة بناءة وروحا مؤسّسا، يبتعد عن النمطية بشدة، يعرف كيف يجدد نفسه مع الجفاظ على حوهره، ويعرف كيف يروّض الأحداث فتأيّ لأمره طائعة خاضعة. يسبق عصره فيسير أمام التاريخ قدُما على الدوام همّة تتجاوز حدود إرادته، وشوق عارم وحب عميق واعتماد بالله عظيم. إنه مثال للتوازن التام بين الأخذ بالأسباب والاستسلام لرب الأسباب.. من رآه دون معرفة به، ظنه عابدا للأسباب أو معطّلا لها؛ بينما الحقيقة ليست هذه ولا تلك.. لأن الإنسان الجديد، بطل التوازن بكل ما تعنيه كلمة التوازن؛ فهو يرى أن الأخذ بالأسباب من واحبه، والتسليم للحق تعالى من صميم إيمانه.

الإنسان الجديد فاتح ومكتشف معا، يغوص كل يوم في أعماق أعماق ذاته، ويطلق شراعه على الفضاء الشاسع دوما فينصب رايته على أبراج جديدة كل حين، ويلح على طرق الأبواب المكنونة وفتحها في الآفاق والأنفُس. وكلما بلغ بفضل إيمانه وعرفانه إلى أسرار ما وراء الوراء ازداد شوقا ورغبة، وظل يتنقل بخبائه من ربع إلى ربع آخر في عوالم وراء وراء الأبعاد. وأخيرا يأتي يوم تخاطبه الأرض بما تكرة في باطنها، وتنفلق البحار بعصاه السحرية لتنبثق اللآلئ من أعماقها، وتتفتح له أبواب السماء على مصاريعها وتستقبله بالتأهيل والترحاب.

<sup>(\*)</sup> الترجمة عن التركية: هيئة تحرير المجلة.

هِزْة في الأكوان سرتُ، والأرض بمولده الله انتشتُ، ومن رحيق روحه ارتسوتُ. ومن رحيق روحه المرتفي الأكوان سرتُ، والأرض بمولده المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي المرتفي ال



## هروسی من السیرة النبویت والسیت الشریمت

🍪 أ.د. علي جمعة\* 🍪

في قراءتنا للسيرة والسنة يجب علينا أن نلتمس الأحداث الحياتية، وأن نأخذ منها المنهج الضابط لمراد النبي المصطفى على ويتأتى هذا بتتبع القضايا، وما ورد فيها من حيثيات تمكننا من الغوص وراءها والستخراج منهجها، والقيام بالتحليل المناسب في هذا الشأن.

#### صلح الحديبية

ونضرب هنا مثالا ليكون نبراسا لغيره، وهو ما حدث في صلح الحديبية في ذي القعدة سنة ٦ هـ؛ ففي البخاري حديث طويل عمّا حدث في الحديبية بين رسول الله في ورسولي قريش عروة بن مسعود وسهيل بن عمرو، إلى أن وقعوا اتفاق الحديبية، وبالإضافة إلى ما يمكن أن نستنبطه من نص هذا الحديث الطويل من أدب التفاوض، إلا أننا نريد أن نقرأه قراءة أخرى. وهو أن رسول الله في في المدينة شعر بخطر داهم من الشمال يكمن في خيبر، حيث اليهود يتربصون به، وخطر داهم من جهة الجنوب يكمن

في مشركي مكة، وأن هناك اتفاقا سرّيّا بين اليهود والمشركين في الهجوم على المدينة مرة واحدة من الشمال والجنوب حتى يعجز المسلمون عن الدفاع عن أنفسهم، ويجتاح هؤلاء المدينة مرة واحدة، فتنتهى الدعوة وينتهى الأمر.

والحنكة السياسية هنا تكمن في العمل على فك هذه الكمّاشة ابن صحّ التعبير – فرأينا النبي الله بتفاوض الحديبية قد حيّد طرف مكة، وخرج من المدينة بعد ذلك إلى خيبر من أجل فك الطرف الآخر من هذه الكماشة العسكرية، فقد كانت خيبر –وهي لفظ عبري على الأغلب – تعني القلعة، وكان اليهود قد شيّدوا قلاعا عديدة ومُحْكمة يوجد آثار بعضها حتى الآن. وحين أُجلي بنو النضير من المدينة أقاموا بخيبر، وأخذوا يثيرون العرب جميعا ضد الإسلام، بل إن غزوة الأحزاب كانت أول مظهر لهذا الإثارة.

وزادت من خطورة حيبر مجاورة قبيلة غطفان لها، وهي من أكبر قبائل العرب نفوذا وسطوة، ولقد ورد أن أبا رافع سلام بن أبي الحقيق ذهب إلى تلك القبيلة وما حولها من القبائل للتحريض

على مناهضة الإسلام، بل تعدّى الأمر إلى إعداد حيش حرار للهجوم على المدينة. وعلى ذلك فإن خيبر تعد أول غزوة لم تكن دفاعا فقط كما كانت كل الغزوات، بل إنها ضربة وقائية، وهي نوع من أنواع الدفاع إلا أنه دفاع استباقي، وليس هجوما مجردا من أجل الأرض أو من أجل الاحتلال.

عندما فتحت خيبر وانكسرت تلك الخطورة الشمالية، وحدث أن أُخلّت مكة بعهدها ونقضته -كما هو معلوم في السيرة - تم فتح مكة في رمضان سنة ٨ هـ، فانتهت بذلك الخطورةُ الجنوبية.

إن هذا الدرس وهذا التحليل يعلمنا كيفية التفاوض، وتحديد الأهداف الإستراتيجية، وترتيب الأولويات، وأنّ صلح الحديبية لم يكن من قبيل قبول الدنية في ديننا -كما خطر على ذهن سيدنا عمر رضي الله تعالى عنه وأرضاه- و لم يكن من قبيل المهادنة، ولا القبول بالشروط المجحفة، بقدر ما كان طريقة واقعية للحماية والاستمرار والدوام.

#### الاهتمام بالأطفال وملاطفتهم

وإذا نظرنا إلى مثال آخر نقراً فيه السيرة النبوية المطهرة، ونجمع فيه أطراف قضية بعينها من أجل أن نستخرج موقف النبي شمنها حتى نتأسى بمديه الشريف، فليكن مثالنا الثاني هو عن "الطفولة" وكيفية تعامل النبي شمعها؛ حتى إننا إذا تأملنا فيما ورد في هذا الشأن استطعنا أن نخرج بقاعدة كلية تقول: "إن الطفولة توقف الأحكام"، فقد كان النبي شيربي الأطفال بالحنان والحب والتوجيه السليم، فطالما كان يحمل أحفاده الحسن والحسين وأمامة حتى في الصلاة، وينزل من على المنبر رحمة بمم.

بل نستطيع أن نقول إن الحياة النبوية -عبادةً وعادةً - كانت تتوقف أمام الطفولة؛ فيسرع في في الصلاة عند سماع بكاء الصغير، ويطيل السجود حتى ينتهي الحفيد من على ظهره وهو ساحد، وينزل من المنبر في وسط الخطبة ليأخذ الحسن أو الحسين في حضنه لمّا رآه يحبو. وقد ورد في هذا المعني أحاديث كثيرة. نذكر منها ما رواه أبو هريرة في، قال: كنا نصلّي مع النبي العشاء، فإذا سجد وثب الحسن والحسين على ظهره، فإذا رفع رأسه أخذهما من خلفه أخذا رفيقا ووضعهما في الأرض، فإذا عاد إلى السجود عادا إلى ظهره حتى قضى صلاته، ثم أقعد أحدهما على فخذيه. يقول أبو هريرة: فقمت إليه،

فقلت: يا رسول الله، أردهما؟ فبرقت برقة في السماء، فقال لمما: "الحقا بأمّكما" فمكث ضوءها حتى دخلا (رواه الإمام أحمد). وعن أنس شي قال: كان رسول الله شي يسجد فيجيء الحسن والحسين فيركب ظهره فيطيل السجود فيقال: يا نبيّ الله، أطلت السجود، فيقول: "ارتحلني ابني فكرهت أن أعجله" (رواه أبو يعلى). وعن أنس شي قال: "كان رسول الله شي يسمع بكاء الصبي مع أمّه وهو في الصلاة، فيقرأ بالسورة الخفيفة أو بالسورة القصيرة" (رواه مسلم).

#### العدل بين الأولاد

ولما كان للعرب من ميراث حاهلي بتفضيل الذكور على الإناث اعتى النبي بالطفلة الأنثى، وحث على المساواة بينها وبين الذكر، فمن ذلك ما ورد عن أنس بن مالك أن النبي فقال: "من عال حاريتين حتى تبلغا حاء يوم القيامة أنا وهو"، وضم أصابعه (رواه مسلم). وفي نهيه عن تفضيل الذكر على الأنثى في التربية والعناية فقد قال في: "من كانت له أنثى فلم يتدها و لم يؤثر ولده ويعني الذكور عليها - أدخله الله الجنة" (رواه أحمد وأبو داود). وعن أنس في أن رجلا كان حالسا مع النبي في، فجاء ابن له فقبله وأحلسه في حجره، ثم حاءت بنته، فأخذها فأجلسها إلى حنبه، فقال النبي في: "فما عدلت بينهما" (رواه البيهقي).

وعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: "أُتِيَ رسول الله ﷺ بصبيّ فبال على ثوبه، فدعا بماء فأتبعه إياه" (رواه البحاري).

فكان الله الناس، وكان يقبلهم ويضاحكهم؛ فعن يعلى بن مرة الله قال: خرجت مع يقبلهم ويضاحكهم؛ فعن يعلى بن مرة الله قال: خرجت مع النبي الله وقد دُعينا إلى طعام، فإذا الحسين بن عليّ رضي الله عنهما يلعب في الطريق، فأسرع النبي الله أمام القوم ثم بسط يديه ليأخذه، فطفق الغلام يفر ههنا ويفر ههنا ورسول الله الله الله يلحقه ويضاحك حتى أخذه، فجعل إحدى يديه في ذقنه والآخرى في رأسه ثم اعتنقه، ثم أقبل علينا وقال: "حسين مني وأنا من حسين" (رواه البخاري في الأدب).

وعن أبي قتادة الأنصاري أن رسول الله كل كان يصلي وهو حامل أُمامة بنت زينب بنت رسول الله كل. ولأبي العاص بن الربيع بن عبد شمس: فإذا سَجد وضعها وإذا قام حملها (متفق عليه). وعن أبي بريدة لله يقول: "كان رسول الله كل يخطبنا، إذ حاء الحسن والحسين رضي الله عنهما، عليهما قميصان أحمران يمشيان ويعثران، فنرل رسول الله على من المنبر فحملهما ووضعهما بين يديه" (رواه أحمد والترمذي).

وكان الله الطفال -برفق - آداب الطعام؛ فعن ابن عباس الله قال: كنت غلاما في حجر رسول الله وكانت يدي تطيش في الصحفة، فقال لي رسول الله الله الله الله وكُلْ بيمينك وكُلْ مما يكيك"، فما زالتْ تلك طعمتي بعد (رواه البخاري). وكان الله يداعب الأطفال ويواسيهم بكلمات رقيقة؛ فعن أنس الله قال: كان النبي الم أحسن الناس حلقا، وكان لي أخ يقال له أبو عمير، وكان إذا جاء قال: "يا أبا عُمير ما فعل النُّغير؟". والنغير طائر صغير كان يلعب به هذا الطفل، وذلك لما رآه النبي الله حزينا، لأن النغير مات، فجلس الله يداعبه ويواسيه (منفق عليه).

#### تربية الأطفال منذ الصغر

وكان النبي الله يؤكد على تعليم الأطفال الصدق من صغرهم، وذلك بأنه كان ينهي الكبير أن يكذب عليهم حتى لا يتعودوا على الكذب، وذلك لما في الكذب من آثار سيئة أقل ما فيها ألها تفقد الطفل الثقة في أبويه إن هما كذبا عليه؛ فعن عبد الله بن عامر في قال: دعتني أمّي ورسول الله في قاعد في بيتنا فقالت: ها تعال أعطيك، فقال لها في الما أردت أن تعطيه؟" قالت: أعطيه تمرا، فقال لها: "أما أنّكِ لو لم تعطيه شيئا كتبت عليك كذبة" (رواه أحمد وأبو داود).

فإذا انضم إلى ذلك ما أمر به الإسلام بشأن الطفولة من تحريم الزنا من أجل الحفاظ على الطفولة ونسل الأبناء، وجعل الحفاظ على النسل من الضروريات الخمس التي على أساسها بني التشريع الإسلامي، كما أنه خفف على المرأة الحامل والمرضع، وذلك

كما أن الإسلام حرم الإجهاض لحفظ حياة الطفل المرتقب، وعدَّ ذلك جناية توجب العقوبة، وكذلك أحكام الحضانة في حالة الفصال الأبوي، كانت كلها لصالح الطفولة، وإيجاب النفقة والكسوة على الآباء في صالح الطفولة، واستحباب اختيار الاسم الحسن، فمن حقّ الابن على أبيه أن يختار له اسما حسنا.

ومن قبل ذلك حثّ الإسلام على احتيار الزوجة الصالحة من الرجل، واختيار الرجل الصالح من المرأة. كل ذلك من أجل أن ينشأ الطفل في بيئة صالحة عناية له؛ فمرحلة الطفولة من أهم مراحل الإنسان وأخطرها شأنا، إذ هي مرحلة النّقش، ومرحلة الغَرس، فستكون الصورة على ما نُقشت، ويكون الزّرع على ما غرس. وفي القرآن مجموعة من السلوكيات الرشيدة تبدأ من العقيدة، وبرّ الوالدين، وتنتهى بالسلوك بين الناس، وذلك في نصيحة لُقمان الحكيم لابنه في سورة سمّيت باسم لقمان، وذلك في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لابْنه وَهُوَ يَعظُهُ يَا بُنِّيَّ لاَ تُشْرِكْ بِاللهِ إنَّ الشَّــرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ وَوَصَّيْنَا الإِنْسَانَ بَوَالَدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْنًا عَلَى وَهْنِ وَفَصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلُوَالدَيْكَ إِلَىَّ الْمَصيرُ ا وَإِنْ جَاهَا لَا عَلِي أَنْ تُشْارِكَ بِي مَا لَيْسَ لَا بِه علْمٌ فَلا اللهِ عَلْمٌ فَلا اللهِ ع تُطعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا في الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَّبعْ سَـبيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْحِعُكُمْ فَأُنبَّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مَثْقَالَ حَبَّة منْ خَرْدَل فَتَكُنْ في صَخْرَة أَوْ في السَّصَاوَات أَوْ في الأَرْض يَأْت بهَا اللهُ إِنَّ اللهَ لَطيفٌ خَبيرٌ ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِم الصَّلاَةَ وَأُمُرْ بِالْمَعْ ـ رُوف وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴿ وَلاَ تُصَعّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلاَ تَمْشَ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللهَ لاَ يُحبُّ كُلُّ مُخْتَالِ فَخُورِ ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ منْ صَوْتكَ إِنَّ أَنْكَرَ الأَصْوَات لَصَوْتُ الْحَمير ﴿ (لقمان:١٣-١٩).

لعل في مثال صلح الحديبية، ومثال تعامل النبي شخص مع الأطفال كثيرا من الدروس، ولعلنا قد وُفقنا في الإشارة إلى بعض منها، رزقنا الله الفهم عنه سبحانه، وفهم سنة نبيه المصطفى الله العمل بذلك.

<sup>(\*)</sup> مفتى الديار المصرية.

### تجدد الخطاب الديني أو سؤال المرجعية

🐟 د. سمير بودينار\* 🌸

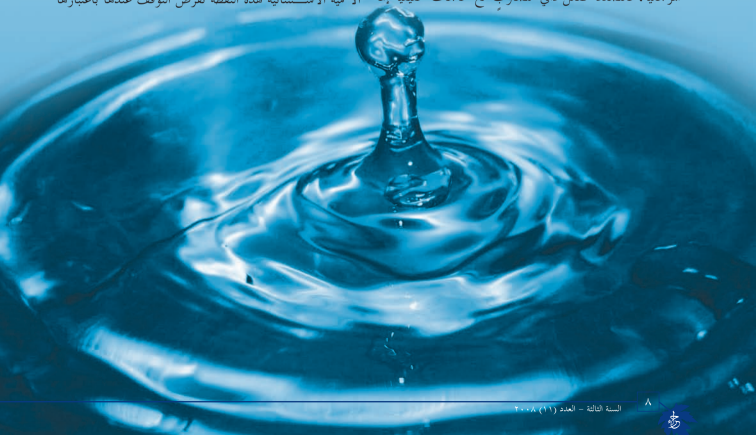
لا يمكن الحديث بصيغة تعميم تتجه إلى مستويات خطاب الدين كلها دون استثناء، أو ما اصطلح على تسميته على نطاق واسع بـ "الخطاب الديني"، خاصة إذا تعلق الأمر بمطلب التجديد الذي أضحى مطلبا ملحّا - رغم اتخاذه طابع الإلزام الصادر من خارج منظومة الدين نفسه ومتطلباته الذاتية - ، ذلك أن الدين -أيّ دين - باعتبار إطلاقية مصدره لدى معتنقيه أوّلا، كما باعتبار خصائص التسليم الي تطبع علاقاقم به، لا يمكن أن يكون مجالا مفتوحا للتجديد في كافة مستوياته.

من هنا تنبع أهمية التأكيد أن خطاب التجديد المتجه إلى الدين ليس مطروحا عليه بوصفه هوية شخصية، بل باعتبار وظيفته المرجعية، فالتجدّد كفعل ذاتي متجاوب مع حاجات حقيقية إنما

يقع من الدين في مساحات المرجعية. ولا شك أن أي مرجعية إلا وتتسم -بالضرورة- ببعض سمات المعتقد الديني، إذ لا يمكنها أن تحقق وظائف المرجعية التي يعتنقها الإنسان بوصفها منظومة اعتقادية بشكل من الأشكال دون أن تتسم بسمات المعتقد الديني، وبذلك فإن المرجعية خاضعة لحتمية التجدد الذاتي انطلاقا من تلك السمات.

#### الدين بوصفه مرجعية متجددة

والدين بتقديمه رؤية معرفية للإنسان، يزوده بمنظومة من القيم والأحكام ذات مَقْدرة تفسيرية هائلة للظواهر والقضايا التي تشغله، إذ الإسلام -ومنطلقه القرآن- مثّل ذروة مرحلة الوحي ونقطة فاصلة اكتملت فيها رسالة السماء للأرض، لذا فإن الأهمية الاستثنائية لهذه النقطة تفرض التوقف عندها باعتبارها



حدثا فاصلا في تاريخ الإنسان يؤرَّخ به لما بعده، وبالتالي فإن تجليات الوحي وتنزّله في واقع الإنسان والعالم، -وعلى رغم التجربة الحضارية البالغة الغيى لتفاعل العقل والواقع المسلم معه تاريخيا- تتجه بفعاليتها وانفتاحها عبر خط المستقبل، وبالتالي فإن مركز الثقل في هذا الوعي ليس في المرحلة التي تفصلنا عن اكتمال نزول الوحي (الماضي)، بل تلك التي تفصلنا عن اكتمال وجود الإنسان (المستقبل).

إن التجربة الحضارية للإنسان في استلهامه من الدين (الإسلام) وتفاعله معه، والتي تتجلى على امتداد المساحة الزمنية التي تفصلنا عن بداية تنزل الوحي، ورغم انطباعها بالغنى والثراء، ليست في الواقع إلا جزءا يسيرا من تجليات مقدرة الوحي التفسيرية لظواهر الحياة والإنسان، بل لقدرته على الفعل في مسار البشرية وأداء مقاصده الكبرى بحفظ الإنسان والدين والكون (المفصلة في كليات الدين ومقاصده الخمس).

ولعل التحديات الاستثنائية التي أصبحت تواجه تحقيق تلك المقاصد (الأهداف الكبرى) صارت تقتضي من الإنسان لزوما العمل على تجديد قدرته على التعامل مع جوهر الدين، وزيادة فعالية أدواته في التفاعل والاستيعاب والاستنباط والمساءلة والتفسير. غير أن تجديد القدرة تلك لا ينبغي أن يفهم باعتباره متجها إلى جوهر الدين، أي مضمون رسالته؛ فالتجديد هنا لا علاقة له مطلقا بجوهر تلك الرسالة، إذ الإيمان بالدين من مقتضاه التسليم بإطلاقية عناصر الهداية والإقناع والتسديد فيه، كما يقول "غوته" عن الإسلام في "الديوان الشرقي الغربي" أنه: "إذا كان الإسلام يعني التسليم لله فإننا جميعا نعيش ونموت مسلمين". أما التحدي الواقع اليوم فهو أن يكون الإنسان المسلم أهلا لتتنزل تلك العناصر في حياته، أو الحيلولة دون مسار في الفكر والخطاب تتحول الإنسان المسلم بمقتضاه إلى عنصر معيق لذلك الجوهر المعبر عن مقاصد الإسلام، في أن يتحول إلى خطاب واضح وفعال يؤدي رسالته إلى العالم.

لقد كانت قدرة الإنسان على استنطاق مكنونات الوحي عبر مسار العلاقة بينهما مرتبطة بصيغة بناء الأسئلة التي يطرحها في عملية مساءلته لمعاني الدين ومكامن المعرفة فيه. فالتحديد في خطاب الدين بهذا المعنى ربما ظلل بعيدا عن بلوغ الأهداف المطروحة اليوم في مجمل الخطابات البديلة السائدة، ما لم يتم التركيز عبره على إعادة بناء سؤال الإنسان للوحى بأمثل صيغة

متاحة، لتكون مقدرته على الاستفادة من ذلك الوحي في أمثل مستوى متاح، وهو ما يؤكد أن مجال التحدّد المطلوب ربما كان خطاب الدين للإنسان في العصر الذي يعيش فيه وكيفية تزويده بمقومات الهداية والسادد والسعادة، من خلال حسن استنطاق ذلك الخطاب بالسؤال الصائب.

#### معيارية التجدد في خطاب الدين

هنالك ســؤال ينتصب ملحا كلما طــرق موضوع التحدد في خطاب الدين، ذلك هو ســؤال المعيارية، فما هو المعيار الحاكم لعملية التحدد؟ هل يكــون آراء ومواقف المتبعين والنقاد؟! أي أولئك المعنيين أساسـا وربما حصرا بــ"صــورة الدين"، الذين يؤسسون معاييرهم في بناء أو مساءلة خطاب الدين على "صورته لدى الغير".

ولعل موقف كثير من علماء الاحتماع الذين يتابعون تجليات الظاهرة الدينية في الغرب خاصة، يشير إلى عمق الأزمة التي تعاني منها أطروحة "متتبعي الخطاب الديني ونقاده" عندما يطرحون السؤال المتعلق بالإسلام خاصة، وهو كيف تكون أكبر حصة من النقد موجهة لخطاب الإسلام الذي يتفق علماء الاحتماع على أنه أكثر الأديان تأثيرا وفاعلية في استيعاب أي نموذج إنساني أو احتماعي، واستيعابه في منظومة فكرية وأخلاقية مؤسسة على قيمه المتعالية؟

إن خطاب الإسلام الراهن رغم كل الملاحظات التي يمكن قولها عنه يظل في نظر هؤلاء أحد أكثر الخطابات إقناعا، بل إن مضمونه المعرفي لا يكاد يقارن من حيث حجم الأسئلة الوجودية التي يقدم أجوبة عنها بأي خطاب آخر.

والملاحظ أن أي خطاب للدين لم يكن بإمكانه التجدد في غياب التزام ذي طبيعة أخلاقية بمقصد محدد، إذ في غيابه تقع عملية التجديد في مسار عبثي تكون محصلته إفراغ الخطاب من أي قدرة على الفعل، بأن يسقط في النسبية المطلقة والإبحام فيصير إلى العدمية، أو في التجزيء فيتحول الإسلام وخطابه إلى أي شيء آخر إلا أن يكون الإسلام نفسه، كما وقع حين طرح البعض خطاب "الإسلام الاشتراكي"، أو "الإسلام الرأسمالي"، الذي ازدهر كثيرا بعد حالة النجاح الجزئي الذي حققته التيارات الإسلامية على مستوى المؤسسات البرلمانية في الدول العربية.

إذن فثمة حاجة أساسية للاتفاق ولو في شكل نسبي على



معيارية التحدد في الخطاب، بل ومقصديته كذلك.

إن غياب الالتزام . عقصد الدين/المرجعية يؤدي إلى أنه بدلا من أن يتحدد خطاب الدين نفسه فإنه يتحول إلى خطاب ذي طبيعة مغايرة. ومن هنا تتضح أهمية إدراك ثوابت هذه المرجعية، وهو المطلب الذي يبدو غير قابل للتحقّق بغير النظر في منظومة القيم الي على أساسها يتحدد مقصد الخطاب ومعايير تحدده، ليكون الالتزام الأخلاقي . عنظومة القيام الحاكمة معيارا ومحدّدا لتحدد الخطاب الديني نفسه.

ففي ضوء منظومة القيم تتحدد القيمة المركزية أو العليا في المرجعية والقيم الثانوية لها. وإذا كانت القيمة المركزية -على سبيل المثال- في الاشتراكية هي "المساواة"، والقيمة المركزية في الليبرالية الرأسمالية هي "الحرية"، فإن التجربة الإسلامية قامت بجعل "العدالة" قاعدة التعامل المجتمعي، لتأخذ الحرية والمساواة بعدهما الإنساني في إطار العدالة.

ولذلك اعتبر بعض مفكري الإسلام المعاصرين والقدماء على السواء، أن القيمة العليا فيه هي العدالة، إذ -كما قال ابن أبي الربيع في سلوك المالك-: "تحقيق الحرية بمطلقها قد لا يضمن تحقيق العدالة أو المساواة، وكذلك تحقيق المساواة وإطلاقها قد لا يعنيان ضمان الحرية والعدالة، أما جعل العدالة القيمة العليا فإنه يضمن تحقيق الحرية والمساواة بما لا يخل بالعدالة".

والواقع أن عملية استيعاب القيمة العليا تعني أن هذه القيمة تؤسّر على القيم الأخرى وتؤثر على الفهم الخاص ببقية المنظومة القيمية. ولعلنا بإدراك قيمة العدل أو بصيغة أشمل "العدالة" كقيمة عليا في الإسلام أن يؤثره عليا في الإسلام أن يؤثره في واقع عالم يجمع بين تطلع أبنائه المشترك إلى العدل، وبين واقع ظالم يعيشه في أكثر من مجال وعلى شيق الصُعُد، واقع عرف أكثر صور الخلل في نظام العدالة مع اكتمال "مشروع العولمة" التأحيدي، الذي لا يغيّب خصوصيات المجتمعات وهويات الأمم فحسب، بل كذلك حقوقها في الاستفادة المنصفة من الأمم فحسب، بل كذلك حقوقها في الاستفادة المنصفة من تطلعاقما الروحية و مطالبها المعنوية.

<sup>(\*)</sup> رئيس مركز الدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، وجدة / المغرب.



## البرد بين العلم والقرآن

🕸 د. محمد راتب النابلسي\* 🍪

البرد هو أحد الظواهر الأكثر تعقيدا، والتي بحثها العلماء طويلا، ولم يـزل هنالك الكثير مما نجهله حول هذه الظاهرة الخطيرة والجميلة، والتي تؤدي إلى حسارات تصل إلى مئات الملايين من الدولارات كل عام. ففي إحدى عواصف البرد في عام ٢٠٠٠ قُتل أحد الناس عندما سقطت عليه حبّة برد بحجم حبة التفاح. وفي عام ١٩٨١ سببت عاصفة رعدية نزل فيها البرد بكميات كبيرة في الولايات المتحدة عسارة أكثر من ١٠٠ مليون دولار. وأكبر حبة برد سقطت كانت في ولاية كنساس عام ١٩٧٠ وتزن ٢٥٠ غراما.

يتجلى تعقيد هذه الظاهرة من حلال العمليات بالغة التعقيد الدي ترافق تشكل البرد، لأن تشكله يتم أثناء العواصف الرعدية، والتي تصل فيها سرعة التيار الهوائي المتحه لأعلى الغيمة إلى ١٦٠كم في الساعة أو أكثر. ويقوم العلماء اليوم باستخدام الرادارات التي تعمل بالأشعة تحت الحمراء، وكذلك الأقمار الاصطناعية لدراسة أسرار هذه الظاهرة المعقدة.

لقد نُسجت الأساطير قديماً حول الظواهر الكونية المخيفة مثل كسوف الشمس والبرق والرعد وظاهرة البرَد. فكان

للناس معتقدات ينســبون فيها هذه الظواهر إلى الآلهة. ولقد نزل القرآن العظيم في القرن السابع الميلادي، وفي ذلك العصر كانت الأساطير تملأ معتقدات البشر. ولكن كيف عالج القرآن هذه الظاهرة وماذا يقول عنها؟ إن المنطق العلمي يفرض كما في جميع الكتب البشرية أن المؤلف عندما يتحدث عن ظاهرة كونية تحده ينقل لنا الأساطير التي تأثر بها، وتحد في ذلك الكتاب ثقافة ذلك العصر. والسؤال: هل تأثر القرآن فعلاً بثقافة القرن السابع الميالادي؟ وهل صحيح ما ينادي به بعضهم اليوم من أن القرآن نص تاریخی یقبل التبدیل والتغییر بما یتناسب مع علوم کل عصر؟ لنطلع أوّلا على ما يقوله علماء القرن الحادي والعشرين حول أســرار البرَد والعمليات الفيزيائية المعقدة لتطور حبّة البرَد، وبعد ذلك نطلع على ما جاء في القرآن حول تشكل البرّد، ونتأمل ونتساءل: هل يوجد أي اختلاف أو تناقض بين العلم والقرآن؟! وهذا ما نجده واضحـا في كتاب الله تعالى عندما أمرنا أن نتدبّر القرآن لنســـتيقن بأنه كتاب الله. يقــول تعالى مخاطبا كل ملحد وكل مؤمن: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُـــرْآنَ وَلَوْ كَانَ مَنْ عَنْدَ غَيْرِ اللَّهِ لُوَجَدُوا فيه اخْتلاَفًا كَثيرًا ﴿(النساء:٨٢).

#### كيف يتشكل البرد؟

يبدأ تشكل البرد عندما تكون درجة الحرارة منخفضة حدا دون الصفر، حيث تتجمع قطيرات الماء الصغيرة والشديدة البرودة لتتجمد وتُشكِّل حبة البرد. ويقول العلماء: إن حبة البرد الواحدة والصغيرة يستغرق تشكلها زمناً ٥-١٠ دقائق، وتحتاج لمئات الملايين من قطيرات الماء التي تتجمع لتشكيل حبَّة برد واحدة، وقد يصل أحيانا قُطر حبة البرد إلى ١٥ سم، وتصطدم بالأرض بسرعة يمل أحيانا قُطر حبة البرد على ارتفاعات عالية تصل إلى ١٨ كم. يتشكل البرد على ارتفاعات عالية تصل إلى ١٨ كم. يتشكل البرد حول قطرات الماء المجمدة، أو حول ذرات الثلج الصغيرة وقد يحوي البرد في داخله بعض الغبار والأتربة العالقة أو الحشرات الصغيرة التي ساقها التيار الهوائي في الجو بين الغيوم. ويؤكد العلماء على أن الغيمة الأطول تملك فرصة أكبر في ويؤكد العلماء على أن الغيمة الأطول تملك فرصة أكبر في

تشكل البرد بسبب ملامستها لطبقات الجو العليا شديدة البرودة. والتيارات القوية من الهدواء مطلوبة لتأمين تشكل البرد وحمله والتغلب على قوى الجاذبية الأرضية خصوصا إذا كانت حبات البرد كبيرة، وهذه التيارات هي ما يسبب تشكل أبراج من الغيوم الركامية كما يقول العلماء. وكلما كان التيار الهوائي المتجه للأعلى قويا كانت حبات البرد أكبر، وعندما يعجز حبات البرد أكبر، وعندما يعجز

التيار الهوائي عن حمل حبات البرد فإن البرد يسقط. لذلك عندما نقطع حبَّة البَرَد إلى نصفين نلاحظ عددا من الحلقات على شكل طبقات متعددة تماما كحلقات البصلة، وهذا يعني أن حبة البرد تتشكل على مراحل، كل مرحلة تنمو فيها حلقة. وقد لاحظ العلماء أن المطر ينزل من كل الغيمة بينما البرد يسقط فقط من ممرات محددة من الغيمة وتدعى صفوف البرد. وجميع هذه المراحل والتي تسبق تشكل البرد ضرورية ولا يمكن أن يتشكل البرد بدو لها.

يتواجد البرد بشكل شــبه دائم في أعالي الغيوم وأواسطها. وعلى كل حال إما أن تذوب حبة البرد قبل وصولها إلى الأرض أو تكون صغيرة الحجم فتــذوب داخل التيار الهوائي في الغيمة.

وقد تبين أن معظم البرد المتشكل في الغيمة (من ٤٠-٧٠٪) يذوب قبل وصوله إلى الأرض. وأخيرا يؤكد العلماء أن التيارات الهوائية المتجهة نحو الأعلى لا تقتصر مهمتها على تشكيل البرد، بل إنما أيضا مسؤولة عن دفع قمم الغيوم الركامية عاليا إلى طبقة التروبوسفير، مما يؤدي لخلق البيئة المناسبة لحدوث البرق.

والآن وبعدما تعرّفنا على الحقائق العلمية اليقينية حول ظاهرة تشكل البرد والتي هي محل اتفاق العلماء، وبعد أن اطلعنا إلى أهم الاكتشافات في هذا المجال، ماذا عن كتاب الحقائق (القرآن)؟ وكيف تناول كتاب الله تعالى هذه الظاهرة، وكيف وصفها؟

#### حقائق علمية من القرآن

وبنفس التسلسل العلمي. لقد بدأت الآية بقوله لقد بدأت الآية بقوله تعالى: ﴿أَلُمْ تَرَرُ أَنَّ اللهَ يُزْجِي سَحَابًا ﴿(النور:٣٤). وقد رأينا أن عملية تشكل البرد تبدأ بدفع التيارات الهوائية للغيوم وتحميعها والتآلف بينها، وكلمة ﴿يُزْجِي تعني في اللغة "يسوق ويدفع". وهذا ما نراه في أول مرحلة من مراحل تشكل البرد.

ثم تأتي المرحلة الثانية بعد ذلك في قوله تعالى: ﴿ أُمّ يُؤلّفُ بَيْنَهُ ﴾ أي يجمع بين السحب، وهذه المرحلة رأيناها عندما تبدأ الغيوم بالتجمع. ثم تأتي المرحلة الأخيرة لتشكل الغيوم وهي الغيوم الركامية، وهذه بحدها في قوله تعالى: ﴿ ثُمّ يَحْعَلُهُ رُكَامًا ﴾ . وكلمة "ركم" في اللغة تعني "ألقى الأشياء بعضها فوق بعض"، وهذا ما يحدث تماما في الغيوم الركامية حيث تدفعها التيارات الهوائية باتجاه الأعلى وتحمّعها باتجاه عال يشبه الأبراج ذات القاعدة العريضة وتضيق كلما ارتفعت للأعلى وتكوّن شكلاً يشبه "الجبل". وتأمّل كيف يستخدمها القرآن كلمة في أكامًا ﴿ وهي نفس الكلمة التي يستخدمها العلماء اليوم "الغيوم الركامية". وفي المرحلة التالية يبدأ تشكل المطر ونزوله. وهذا ما تخبرنا عنه الآية بعد ذلك في قوله تعالى:



﴿فَتَرَى الْــوَدْقَ يَخْرُجُ منْ حلاله﴾ وقـــد ثبت أن المطر الغزير وهـو "الودق" يخرج من جميع أجزاء الغيمة، وهذا ما أشـارت إليه الآية في عبارة ﴿منْ خلاله﴾. والآن بعدما تشكلت قطيرات المطر أصبح تشكل البرد ممكنا، وذلك من خلال اجتماع ملايين القطيرات من الماء شديد البرودة لتشكيل حبات البرد والتي تتجمع في مناطق محددة في أعلى وأوسط الغيمة. ويبدأ نزول البرد من مناطق محددة أيضا، وهذا ما تحدثنا عنه الآية بعد ذلك: ﴿ وَيُنَازِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ حِبَالِ فِيهَا مِنْ بَرَدَ وهنا نلاحظ أن القرآن يستخدم كلمة ﴿حَبَالُ﴾ والعلماء يستخدمون كلمة "أبراج" من الغيوم، لأنهم وحدوا أن شكل الغيوم التي تحوي البرَد يشبه البرج. فتأمل التقارب الشديد بين الكلمة القرآنية والكلمة العلمية. ونلاحظ أيضا كيف يراعى القرآن تسلسل المراحل. ويقول العلماء أيضا: إن البرَد لا يوحد في جميع أحزاء الغيمة بل في مناطق محددة فيها، وينزل من مناطق محددة أيضا وليس من الغيمة كلها، ولذلك لم يقل تعالى: وينزل البرّد، بل قال: همنْ بَرَدَ ﴾ أي إن حبال الغيوم الركامية تحوي شيئا من البرَد. ولكن قسما كبيرا من البَرَد المتشكل يذوب قبل وصوله إلى الأرض، وقسما آخر يذوب داخل الغيمة. وهذا ما عبَّر عنه القرآن بقوله تعالى: ﴿ فَيُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ ﴾. إذن الله تعالى يصيب بهذا البرَد من يشاء فتجد أن حبات البرد تبقى متجمدة حتى تصل إلى الأرض، ويصرف الله تعالى هذا البرد عمن يشاء من خلال ذوبان الجزء الأكبر من حبات البرد وعدم وصولها إلى الأرض. ولكن بقى شميء مهم يحدثنا عنه العلماء كما رأينا وهو موضوع البرق وارتباطه بالبرد. فالبيئة المناسبة لتشكل البرد هي ذاها المناسبة لحدوث ومضة البرق، وهذا أيضا حدثنا عنه القرآن في نفس الآية في قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ سَــنَا بَرْقِه يَذْهَبُ بِالأَبْصَارِ﴾. فتأمل أخي القارئ هذا التسلسل العجيب!

#### الإعجاز العلمي للآية

لنكتب الآن الآية كاملة ونَرَ الحقيقة العلمية الكاملة لظاهرة تشكل البرد: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله أَيْرْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُؤلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خلاله وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاء مِنْ جبَال فِيهَا مِنْ بَرَد فَيُصِيبُ بِه مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِه يَذْهَبُ بِالأَبْصَارِ ﴿ (الور: ٣٤). إن الذي يتأمل هذه الآية الكريمة يدرك مباشرة التطابق والتوافق الكامل مع

معطيات العلم الحديث، ويدرك أيضا أنه لا اختلاف ولا تناقض بين الحقيقة العلمية اليقينية وبين النص القرآني. وفي هذا الدليلُ العلمي على أن القرآن إنما نزل بعلم الله و لله ينبغي لبشر ولا يستطيع أبدا- أن يتحدث عن هذه الظاهرة المعقدة بكل الدقة العلمية التي رأيناها.

والآن نلخص إعجاز الآية من خلال ذكرها لمراحل تشكل البرَد: ١-﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يُرْجِي سَـــَحابًا ﴿ : إشـــارة إلى التيارات الهوائية التي تدفع وتسوق السحب باتجاه الأعلى.

٢-﴿ تُلَمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ﴾: إشارة إلى تحميع الغيوم لتشكل تجمعات كبيرة من السحب.

٣-﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا ﴾: إشارة إلى تشكل الغيوم الركامية، أي المتراكم بعضها فوق بعض.

٤ - ﴿ فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلاَلِهِ ﴾: إشارة إلى تشكل قطرات المطر وحروجها من أجزاء الغيمة.

٥- ﴿ وَيُنَـزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جَبَالِ فِيهَا مِنْ بَرَد ﴾: إشارة إلى الشكل الهندسي للغيوم الركامية، حيث تشبه الجبال في شكلها، وإشارة أيضا إلى أماكنِ تشكّلِ وتجمّعِ البرَد في أجزاء محددة من الغيوم وليس في كلها.

٣-﴿ فَيُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ ﴾: إشارة إلى وصول حَزء من البرَد إلى الأرض، وذوبان الجزء الآخر وعدم وصوله إلى الأرض.

٧-﴿ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِالأَبْصَارِ ﴾: أي يكاد ضوء البرق يذهب بالأبصار ، وفي هذه البيئة التي يذهب بالأبصار ، وفي هذا إشارة لحدوث البرق في هذه البيئة التي تَشكّل فيها البرَد.

هذه المقاطع السبعة تُشكل آية عظيمة، تَحدث فيها الله تعالى عن تشكل البرد ومراحله وعلاقته بالبرق بكلمات في قمة البلاغة والبيان. ولكن العلماء استغرقوا عشرات السنين من البحث والتحارب، وبالنتيجة وصلوا إلى الحقائق ذاتها، والسؤال: أليس هذا إعجازا واضحا للآية الكريمة؟ إن هذه الحقائق دليل على أن القرآن كتاب الله، ﴿وَلَـوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ احْتلافًا كَثيرًا ﴿ (النساء: ١٨).

(\*) أستاذ الإعجاز العلمي في القرآن والسنة في كليات الشريعة وأصول الدين / سوريا.

#### تراتيل مائية بلون الرؤى

(في ذكري المولد الشريف)

🕸 د. محمد عبد الله المحجري\* 🎕

وشتَّتَ القلبَ حيراناً ومضطربا أو يَذْكُر الحِبّ، من فرطِ الجوي وتُبَا والروحُ في سَـقَم، والقلبُ قيلَ كَبَا أعلى مقاصدها بين الورى رُتبا يا أحمــد الحبِّ، يا مــن حبُّه وجبا هوى الفؤادُ، ومن للعقل قد سلبا أنَّى ذهبتُ فقلبي فيه قد ذهبا معنى الممات ومعنى الغيب قد حُجبا رعبُ القيامة: منْ هَوْل اللظي رَهَبَا إذا الرفيقُ تولى ثَمَّ أو هربا يا ملتقى مَن رجـا أو تاب أو طلبا قيَّدتُ روحي لها في الله مُحتسبا أحْرَاهُ، أو هامَ مجنوناً به وصَبَا في سَــُكرة الحبِّ مأخوذًا ومنسكبا ما واهبٌ وَهَـبَ الْحُبُّ الذي وهبا الصطفى حَسَبا، المصطفى نَسَبا قد اصطفى الله طه، واصطفى العربا يجري بروحي، فيسري ملأها طربا أحببتُ فيك أخاً، أحببت فيك أبا أنتَ الذي صَدَقَ التقوى وما كَذَبَا في صحة الدين والدنيا كما وَجَبَا حطَّمت بالحق حباراً ومغتصبا كلّ امرئ نائلٌ ما اختار ما اكتسبا: والقاسطون فكانوا للظي حطبا من لم يمعر لِحَقِّ وجهَه عضبا إذ كنت لى في هوى دين الهدى سببا واجعلْ نبيَّك والقرآنَ لي أدبا ورَوْحَ حزن وهمِّ في الأسمى ذهبا أسعى بها سائلاً صبًّا ومُطَّلباً أدعوه، إن رغباً أرجو وإن رهبا

كم عَذَّبَ الْحُبُّ روحاً في الهوي وسَبا إِنْ يَذْكُر الْحُبِّ، من فرطِ الجنون هفا فالعقلُ في حُجُب، والفكرُ في دَلَهِ للحبِّ منزلةٌ، فيك الهوى صَببا يا مصطفى الله، يا قصدي، ومعتمدي حبٌّ لأجمل مَـنْ رأى الخيال، ومن حبُّ تملَّكني في كلِّ خاطرة حبٌّ عرفتُ به معنى الحياة إذا يا قبلة الناس حين الناسُ زلزلَهم يا مَفْز عَ الخلق إن ضاقت بهم سُـبلُ يا روضةَ الصحب عند الحوض تحمعُهم لى في هـواك تراتيـلٌ شُعفْتُ ها إن دلَّه القلُّب في حـبِّ النبي فما ما ضَرَّ عاشقهُ أَنْ يرتمي شَعْفا من علَّم الحبُّ والإيمانَ مِحتهدًا المصطفى خُلُقا، المصطفى ورَعا قد أُعلن الحقُّ في كل الرُّبا فرحاً: يا سيدي يا رسول الله، أيُّ هويً أنتَ الأخُ الناصحُ، الوافي، وأنت أبُّ أنـتَ الذي أخلص المـولى محبَّـتَهُ جَهِدْتَ أَن يبلغَ الإنسانُ مبلغَه جاهدت في الله طاغوتاً وطاغيةً بَــيَّنْتَ للناس هَــوْلَ الأمر عاقبةً: فالمقسطون لهم في الله مأملُهم والخائنــون لهــم في النار أســفلها ما قدوتي في الملا إلاك يا مثلي يا رَبّ وَجّهْ فــؤادي في العُلا مثلاً ربيعَ قلبِ وصدر بالَغَا زللاً هذي البساتين من شِعْري لكم زَهَرًا قربي إلى الله، لو يعفو بها زللي

(·· أستاذ الأدب والنقد بحامعة العلوم والتكنولوجيا / اليمن.



إن ثقافة السلام المبثوثة في رسائل النور عبارة عن تلك القيم الحضارية الإسلامية السامية التي تعتبر أكبر من مجرد حقوق يجب أن تصان، وإنما هي أصل من أصول العقيدة السمحة، وعنصر من عناصر التربية الإسلامية الفريدة التي تسهم في بناء الفرد المسالم والمجتمع الآمن. فجاء عرضنا المختصر هذا ليجليها ويقف عندها، إسهاما في توضيح منهج الأستاذ النورسي في معالجة المشاكل الاجتماعية التي تتخبط فيها المجتمعات البشرية اليوم، وبيان الصورة الفعلية لروح الإسلام، ذلكم الدين الذي يأمر أهله بإلقاء تحية السلام على من يعرفون ومن لا يعرفون.

#### حقيقة العداء ووجوهه

حين أراد العلامة النورسي رحمه الله أن ينبه الأمة الإسلامية إلى بعض المظاهر الاحتماعية الخطيرة التي يمكن أن تنشأ بين المسلمين، استعمل مصطلح "العداء". فالعداء لا يعني فقط الظلم وتجاوز الحد، بل يعني كذلك الفساد والمنع والبعد. وكمذا يكاد يجمع النقائص كلها، فيحدث شرحا بين أفراد المحتمع. ومن هنا عبر الإمام النورسي عن مفهوم العداء فقال: "إن العداء ظلم شنيع يفسد حياة البشر الشخصية والاحتماعية والمعنوية، بل هو سمّ زعاف لحياة البشرية قاطبة". فاعتبر العداء مرفوضا بكل المقاييس؛ "ترفضه الحقيقة والمحكمة، ويرفضه الإسلام الذي يمثل روح الإنسانية الكبرى".

وقد ذكر لهذه الحقيقة ستة أوجه:

الأول: إن عداء الإنسان لأحيه الإنسان ظلم في نظر الحقيقة؛ فكما لا يجوز إغراق سفينة برمتها تضم محرمين طالما فيها بريء واحد، فإنه لا يجوز كذلك أن يحمل الإنسان لأحيه الإنسان في نفسه العداء والحقد لمجرد صفة إحرامية واحدة فيه. وموقفه هذا واضح لكونه يعتبر الإنسان بناء ربانيا وسفينة إلهية. وهذه لمحة فلسفية عميقة قلما نجدها في الفكر الإسلامي.

الثاني: إن العداء ظلم في نظر الحكمة، إذ العداء والمحبة نقيضان، فهما كالنور والظلام لا يجتمعان معا يمعناهما الحقيقي أبدا. فإذا ما اجتمعت دواعي المحبة وترجحت أسباها فأرست أسسها في القلب، استحالت العداوة إلى عداء صوري، بل انقلبت إلى صورة العطف والإشفاق، إذ المؤمن يحب أحاه، وعليه أن يوده، فأيما تصرف مشين يصدر من أخيه يحمله على الإشفاق عليه، وعلى الجد في محاولة إصلاحه باللين والرفق دون اللجوء إلى القوة والتحكم. أما إذا تغلبت أسباب العداوة والبغضاء وتمكنت في القلب، فإن المحبة تنقلب عندئذ إلى مجبة شكلية تلبس لبوس التصنع والتملق. ونبه الأستاذ إلى ما يرتكبه الإنسان من ظلم في حق أحيه الإنسان حين يستعظم زلات صدرت منه في حقه، ويستهول هفوات وسلوكات مشيئة ارتكبها. فمهما ارتكب الإنسان المؤمن في حق أحيه المؤمن في حق أحيه المؤمن في حق أحيه المؤمن في حق أحيه المؤمن في حق أحيه المؤمن من أخطاء وزلات فإنها حد بسيطة إذا

ومن هنا حاءت دعوته إلى وحدة المجتمع الذي هو من والشحناء تستمر. مقتضيات وحدة العقيدة التي ترتبط بوحدة قلوب المؤمنين، فقال مرض الحسر رحمه الله: "إن خالقكما واحد، مالككما واحد، معبودكما ويأتي على الأخوا واحد، رازقكما واحد... إلى أن تبلغ فالحاسد يعذب نف الألف. ثم إن نبيكما واحد، دينكما واحد، قبلتكما واحدة... فإذا كان ناشئا عن وهكذا واحد، واحد... إلى أن تبلغ المائة. ثم إنكما تعيشان معا لأنها أمور زائلة وفي قرية واحدة، تحت ظل دولة واحدة، في بلاد واحدة... وهكذا فيها حسد أصلا.

ما قورنت بعظمة إيمانه وسمو إسلامه.

الثالث: العدالة المحضة الواردة في الآية الكريمة: ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَالرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (الأنعام: ١٦٤)؛ حيث لا يجوز أن يعاقب إنسان بحريرة غيره. ويوضح كيف أن العداء الذي يحمله الإنسان المؤمن بين حنبيه تحاه أخيه المؤمن هو ظلم عظيم، لأنه إدانة لجميع

الصفات البريئة الطاهرة التي يتصف بحا. وبما أن الظلم لا يجر وراءه إلا المفاسد والمهالك، فإن هذه المفاسد هي سبب العداء والبغضاء، وهي كثيفة في نظر الحقيقة، "وشأن الكثيف أنه لا يسري ولا ينعكس إلى الغير إلا ما يتعلمه الإنسان من شر من الآخرين بينما البر والإحسان وغيرهما من أسباب المحبة، فهي لطيفة كالنور وكالمحبة نفسها، ومن شأن النور الانعكاس والسريان إلى الغير".

الرابع: إن العداء للمؤمن ظلم مبين من حيث الحياة الشخصية، ووضّح هذه الفكرة من خلال جملة من الدساتير:

- إن الإنسان له أن يدّعي أن مسلكه حق أو هو أفضل، لكن لا يجوز أن يدعي أن الحق مسلكه هو فحسب، لأن نظره الناقص لا يخول له ذلك، وهذا تنبيه له حتى لا يقع في خطأ تجاه أحيه الإنسان.
- عليك أن تقول الحقَّ في كل ما تقول، ولكن ليس لك أن تذيع كل الحقائق. وعليك أن تصدُق في كل ما تتكلمه، ولكن ليس صوابا أن تقول كل صدق.
- كل من يريد العداء، عليه أن يبدأ بعداوة ما في قلبه وما تحمله نفسه، فبهذا فليبدأ، وبعد ذلك يمكنه أن يعادي خصمه، وإن أردت أن تغلب خصمك فادفع سيئته بالحسنة، فبه تخمد نار الخصومة. أما إذا قابلت إساءته بمثلها فالخصومة تزداد، حتى لو أصبح مغلوبا -ظاهرا- فقلبه يمتلئ غيظا عليك، فالعداء يدوم، والشحناء تستمر.
- مرض الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب، ويأتي على الأخضر واليابس في حقل العلاقات الاجتماعية. فالحاسد يعذب نفسه عذابا أليما، ولا يلحق المحسود شيء منه؛ فإذا كان ناشئا عن أمور دنيوية فالأحرى للحاسد أن لا يهتم به لأنها أمور زائلة وفانية، وإذا كان منشؤه عن دوافع أخروية فليس فيها حسد أصلا.

وفي حالِ إذا مست الإنسانَ المسلم إساءة من أخيه المسلم، فلا يجب عليه أن يدينه وحده، لأن عوامل أخرى تتدخل في الموضوع، منها:

أ-القدر الإلهي له حظه في الأمر، فعليك أن تستقبل حظ القدر هذا بالرضى والتسليم.

ب—إن للشيطان والنفس الأمارة بالسوء حظهما كذلك. فإذا ما أخرجت هاتين الحصتين لا يبقى أمامك إلا الإشفاق على أخيك بدلا من عدائه. لأنك تراه مغلوبا على أمره أمام نفسه وشيطانه. فتنتظر منه بعد ذلك الندم على فعلته، وتأمل عودته إلى صوابه. ج—عليك أن تلاحظ في هذا الأمر تقصيرات نفسك، تلك السي لا تراها أو لا ترغب أن تراها، فاعزل هذه الحصة أيضا مع الحصتين السابقتين، تر الباقي حصة ضئيلة جزئية، فإذا استقبلتها بحمة عالية وشهامة رفيعة أي بالعفو والصفح، تنجو من ارتكاب ظلم و تتخلص من إيذاء الآخرين.

الخامس: مدى الضرر البالغ الذي يصيب الحياة الاجتماعية حراء العناد والتنافر والتفرقة؛ وردّ على أولئك الذين يستشهدون بحديث الرسول على: "اختلاف أمتي رحمة"، ويتخذونه مطية لتبرير النزاع والشقاق والاختلاف، ففسر الحديث تفسيرا ينمّ عسن حظه الوافر في فقه الحديث فقال: "إن الاختلاف الوارد في الحديث هو الاختلاف الإيجابي البنّاء المثبت. ومعناه أن يسعى كل واحد لترويج مسلكه وإظهار صحة وجهته وصواب نظرته، لإكمال النقص ورأب الصدع والإصلاح ما استطاع إليه سبيلا. أما الاختلاف السلبي فهو محاولة كل واحد تخريب مسلك الآخرين وهدمه، ومبعثه الحقد والضغينة والعداوة، وهذا مردود أصلا في نظر الحديث، حيث المتنازعون والمختلفون يعجزون عن القيام بأى عمل إيجابي بناء".

وختم النورسي هذا الوحه الخامس بتوجيه نداء إيماني حار إلى أهل الإيمان والإسلام ينبههم فيه إلى مكامن القوة والضعف عندهم، ويجلّي لهم الفوارق بين العزة والذل، وكيف أن تضخيم صوت "أنا" في النفس قد يكون سببا مباشرا في هلاك الأمة، وهكذا قال: "أيها المؤمنون! إن كنتم تريدون حقا الحياة العزيزة، وترفضون الرضوخ لأغلال الذل والهوان، فأفيقوا من رقدتكم، وعودوا إلى رشدكم، وادخلوا القلعة الحصينة المقدسة: إنّما الْمُؤْمنُونَ إِخْوَةٌ (الحرات: ١٠)، وحصنوا أنفسكم بما من أيدي أولئك الظلمة الذين يستغلون خلافاتكم الداخلية. وإلا فستعجزون عن الدفاع عن حقوقكم بل حتى عن الحفاظ على حياتكم، إذ لا يخفى أن طفلا صغيرا يستطيع أن يضرب بطلين يتصارعان، وأن حصاة صغيرة تلعب دورا في رفع كفة ميزان

وحفض الأحرى، ولو كان فيهما جبلان متوازنان".

السادس: كان مقتضبا ومختصرا، تناول فيه الإحلاص باعتباره وسيلة ناجعة لما يمكن أن يصدر من الإنسان المسلم من عداء وظلم تجاه العباد. وأشار إلى أمر حفي مهم لا يكاد ينتبه إليه الكثير من الناس، وهو أن المعاند الذي ينحاز إلى رأيه وجماعته يروم التفوق على خصمه حتى في أعمال البر التي يزاولها. فلا يوفق توفيقا كاملا إلى عمل خالص لوجه الله. ثم إنه لا يوفق أيضا إلى العدالة، إذ يرجح الموالين لرأيه الموافقين له في أحكامه ومعاملاته على غيرهم. وهكذا يضيع أساسان مهمان لبناء البر: "الإخلاص والعدالة" بالخصام والعداء. وبكذه المقارنة الشمولية استطاع أن يؤسس لنا تصورا رفيعا لبناء علاقة احتماعية تسودها المحبة والسلام والألفة والأخوة، تكون هي السقف التربوي التي تعول عليها البشرية الما فيها الأمة الإسلامية لتحيا في أمن وطمأنينة وسلام.

#### حقيقة التعارف بين الشعوب

أورد النورسي الآية الكريمة: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَالْخَدَهَا وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ﴿ الْحَرَاتِ: ١٣)، وَاتَخَدَهَا سَقَفَا معرفيا لتصوره لحقيقة التعارف بين الشعوب كما هو وارد في الشريعة الإسلامية السمحة، وشبه المجتمع الإسلامي بقبائله وطوائفه بحيش مقسم إلى فيالق وفرق وألوية وأفواج وسرايا وفصائل وحظائر، وما هذا التقسيم إلا ليعرف كل جندي واجباته حسب تلك العلاقة المختلفة المتعددة من جهة، ولتصان حياقم من هجوم الأعداء من جهة ثانية.

#### الإجراءات التربوية والإيمانية للتعايش السلمي

حدد الأستاذ لتطبيق التعايش السلمي بين الناس في مجموعة من الضوابط والمعالم التربوية والإيمانية ذات النفع الكبير على الفرد والمجتمع، نحمل بعضها فيما يلي:

أ-الإيمان: اعتبر الأستاذ الإيمان أسمى غاية للخلق وأعظم نتيجة للفطرة، وأفضل مقام للبشرية. ومن هنا دعا رحمه الله الناس إلى معرفة الله الله والإيمان به، لأن هذا من شأنه أن يريحهم من العنت والضنك الذي يعيشونه في حياهم الخاصة والعامة، ويجعل المجتمعات البشرية تعرف أنواع السعادة الحقة والسرور الخالص،

فتعيش في أمن وأمان واستقرار تحت رحمة الخالق سبحانه.

وأكد على أن كل من عرف الله تعالى حق المعرفة، وملاً قلبه من نور محبته، سيكون أهلا لسعادة لا تنتهي ولنعمة لا تنضُب ولأنوار وأسرار لا تنفد، وسينالها إما فعلا وواقعا أو استعدادا وقابلية. بـــالإخلاص: اعتنى الأســـتاذ في رســـائله بالإخلاص أيما عناية، اعتقادا منه أن فيه أنوارا مشــعة وقوى رصينة كثيرة من شأنها أن توثق عرى المحبة والأخوة بين الناس.

ونظرا لأهمية الإخلاص في حياة الإنسان، جعل له الأستاذ أربعة دساتير اتخذت صفة توجيهات تربوية لعموم المسلمين، نجملها كالآتي:

- ابتغاء مرضاة الله في العمل، فإذا رضي هو سبحانه فلا قيمة لإعراض العالم أجمع و لا أهمية له.
- عدم انتقاد من يعمل في هذه الخدمة القرآنية، وعدم إثارة نوازع الغبطة بالتفاخر والاستعلاء.
- القوة في الحق والإخـــلاص، حتى إن أهل الباطل يحرزون
   القوة لما يبدون من ثبات وإخلاص في باطلهم.
- الافتخار -مع الشكر بمزايا الإخوان، وتصورها في الأنفس. جــ - الأخوّة: تحدث الأســ تاذ عن الأخوّة واعتبرها دستورا جميلا يجب الاعتماد عليه لتجاوز الكثير من المشــاكل والعراقيل بين الناس، وهو ينبثق من الدســ تور الإلهي: ﴿إِنَّمَــا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (الحجرات: ١٠).

والذي يميز مفهومه للأخوة عن غيره من العلماء هو استخدامه لتعبير دال عن المعنى العميق للأخوة، وذلكم هو اصطلاحه "الفناء في الإخوان" أي أن يفنى كل في الآخر، "بأن ينسي كل أخ حسياته النفسانية ويعيش -فكرا- مع مزايا إخوانه وفضائلهم. حيث إن أساس مسلكنا ومنهجنا هو "الأخوة في الله"، وإن العلاقات التي تربطنا هي الأخوة الحقيقية، وليست علاقة الأب مع الابن ولا علاقة الشيخ مع المريد. وإن كان لابد فمجرد العلاقة بالأستاذ. وما دام مسلكنا هو "الخليلية" فمشربنا إذن "الخلة". والخلة تقتضي صديقا صدوقا ورفيقا مضحيا وأحا شهما غيورا. وأس الأساس لهذه الخلة هو "الإخلاص التام". فمن يقصر منكم فيه فقد هوى من على برج الخلة العالي، ولربما يتردى في واد سحيق، إذ لا موضع في المنتصف".

د-الحبة: وهي ركن أساس في العلاقة الاجتماعية بين الناس، ولا يمكن تصور مجتمع يعيش في أمن واطمئنان دون الحديث عن المحبة التي تعمر قلوب أصحابه ونفوسهم. ولهذا أولاها أهبية خاصة في رسائله النورانية، واتخذ منها نبراسا يَهتدي بنوره طلابه والإنسانية جمعاء. ولا غرابة أن نجده يعتبر المحبة سر الوجود والكائنات، وأضفى عليها مسحة تربوية رفيعة، حيث ربط بينها وبين القصد منها، فإن كانت مجبة لله دامت واتصلت وآتت أكلها في الدنيا والآخرة، وإن كانت لغير ذلك فهي غير نافعة ولا أثر لها.

ومن هنا فإنه تحدث عن المحبة في جميع علاقات الإنسان الاجتماعية، ووثقها بخيط نوراني رفيع يتصل بالخالق فأكد على أن محبة هذا الإنسان للوالدين واحترامهما، إنما يعودان إلى محبته لله سبحانه؛ إذ هو الذي غرس فيهما الرحمة والشفقة حتى قاما برعايته وتربيته بكل رحمة وحكمة. وعلامة كونها محبة لوجه الله تعالى هي المبالغة في محبتهما واحترامهما عندما يبلغان الكبر ولا يبقى له فيهما من مطمع.

أما محبة الأولاد فهي كذلك محبة لله تعالى وتعود إليه، وذلك بالقيام برعايتهم بكمال الشفقة والرحمة بكونهم هبة من الرحيم الكريم. ثم إن محبة الزوجة وهي رفيقة الحياة، فعلى الإنسان أن كبها على ألها هدية أنيسة لطيفة من هدايا الرحمة الإلهية. وعليه أن لا يربط محبته لها برباط الجمال الظاهري السريع الزوال، بل يوثقها بالجمال الذي لا يزول، بل يزداد تألقا يوما بعد يوم، وهو جمال الأخلاق والسيرة الطيبة المنغرزة في أنوثتها ورقتها. والحياة أيضا التي وهبها الله في للإنسان هي رأس مال عظيم يستطيع أن يكسب به الحياة الأحروية الباقية. من هنا فالمحافظة عليها الله سبحانه أيضا. وهكذا فإن جميع ما ذكرناه من أنواع المحبة، وتسخيرها في سبيل المولى وفي سبيله، فإلها إن وُجهت الوجهة الصائبة، أي عندما تكون لله وفي سبيله، فإلها تريد محبة الله في المدة وشكر لله في اللذة تعدما أن فضلا عن ألها عبة مشروعة وشكر لله في اللذة نفسها، وفكر في آلائه في المحبة عينها.

**هـــالصــدق**: اعتبره الأســتاذ حجر الزاويــة في الحياة الاجتماعية للإنسان، وبه يداوي أمراضه المعنوية. وأكد على أن



الكذب من قبيل المداهنة والتصنع دنيء ومرفوض، فاختلط الحق بالباطل، وتاه الناس عن سبيل الله المستقيم، فاختلطت كمالات البشرية بسفاسفها ونقائصها، وعمت المجتمعات البشرية فوضى واضطرابات عذبت الإنسانية عذابا شديدا في روحها ونفسها وقلبها.

و-الأمل واستشراف المستقبل: نظر الأستاذ إلى الإنسان نظرة حامعة تخرجه من ضيق الدنيا إلى سعتها وسعة الآخرة، وأكد على أن مقام الإنسان الراقي بسجاياه السامية لا يتحقق إلا إذا تجاوز حاضره الضيق الذي يجعله في علاقة اجتماعية محدودة الأثر والنتائج، فلا يرقى أبدا إلى مرتبة الصدق في الوفاء، ولا إلى مكانة الإخلاص في الصداقة، ولا إلى درجة الود في المحبة، ولا إلى الاحترام المبرأ من الغرض في الخدمة.

ومن هنا تأتي دعوة الأستاذ الإنسانَ إلى تغيير منطق تعامله مع محيطه الاحتماعي بأمل كبير واستشراف مستقبليّ من نوع فريد وخاص، أجمَله رحمه الله في كلمتين اثنتين: "الإيمان بالآخرة". هذا الإيمان الذي يعتبر إكسيرَ حياة البشر، وما إن يأتي "الإيمان بالآخرة" إلى هذا الإنسان لينقذه ويمده ويغيثه، حتى يحوّل ذلك الزمن الضيق الشبيه بالقبر إلى زمان فسيح واسع حدا بحيث يستوعب الماضي والمستقبل معا، ولا يجعل هذه الدائرة الحياتية الواسعة الفسيحة وما فيها من علاقات وخدمات مهمة وسيلة لأمور تافهة دنيوية ولا لأغراضها الجزئية ومنافعها الزهيدة.

<sup>(\*)</sup> جامعة الحسن الثاني / المغرب.

المصادر

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، لابن منظور، دار صادر، بيروت ١٩٩٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الكلمات، لبديع الزمان سعيد النورسي، ترجمة: إحسان قاسم الصالحي، دار سوزلر للنشر، القاهرة.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> الشعاعات، لبديع الزمان سعيد النورسي، ترجمة: إحسان قاسم الصالحي، دار سوزلر للنشر، القاهرة.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> اللمعات، لبديع الزمان سعيد النورسي، ترجمة: إحسان قاسم الصالحي، دار سوزلر للنشر، القاهرة.

<sup>(°)</sup> المكتوبات، لبديع الزمان سعيد النورسي، ترجمة: إحسان قاسم الصالحي، دار سوزلر للنشر، القاهرة.

على صعيد الدنيا كان ريدرج، غير إنها له تستطع أن تحجب عير إنها له تستطع أن تحجب كي على صعيد الدنيا كان ريب المنان والمكان كي بصيرته عن جلال الأزل والأبد، يا لُقُلبه العظيم لا بحرب الزمان والمكان كي كان معلقاً، وبين الخلق والخالق يروح ويغدو؛ جائهاً يظل ليشبع كان معلقاً، وبين الخلق والخالق يروح ويغدو؛ جائهاً يظل ليشبع كي كان معلم مون.

## الأسوة الحسنة ودورها في التربية الناجحة

🧇 أ.د. هارو<sup>ن</sup> أوجي\* 🏶

مهما يكن لدى المرء من قدرات ومواهب وأساليب يستثمرها لتربية ذاته وتزكيتها، فإنه لا يستغيغ عن وجود قدوة من بين جنسه تكون له نبراسا في سيره إلى ربه. فعليه أن يحرص على اختيار شخص استجمع قدرا كبيرا من الفضل والتقوى يكون قدوة له في أمور الخير والهدى ويرجع إليه في السراء والضراء مستفيدا من رأيه ومشورته فيما يلم به من أحداث ومواقف. فللقدوة تأثير كبير في تكوين شخصية الفرد وصقلها حيث إن الإنسان ميال بطبعه إلى التقليد والمحاكاة، وفي التربية الإسالامية يتحول هذا التقليد ويرتقي إلى مفهوم راق يطلق عليه "الاتباع"، وأرقى هذا الاتباع

ما كان على بصيرة. يقول الحق ﷺ: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَـبِيلِي أَدْعُو اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴿ (يوسف:١٠٨). فالاتباع عملية فكرية يمزج فيها بين الوعي والانتماء والمحاكاة والاعتزاز في ظل البصيرة والحجة.

#### القدوة وإحراز الأهداف

نعم، هنالك الكثير من الأفكار والطموحات -بدءا بالأعمال اليومية والمشاريع العادية، وصولا إلى الأهداف السامية والمطالب العالية - لاقينا دون تحقيقها عراقيل وصعوبات، وفشلنا في إكمالها، بل منها ما لم نتجاوز بها مرحلة التصور والخيال.

ومع أن عديدا من العوامل لها تأثير مباشر في تحقيق الأهداف، لكن لا مراء في أن أقرب الطرق وأسلمها للوصول إليها هو اتخاذ قدوة صالحة، والاحتذاء بحذوه، والاستفادة من تجاربه، والاستنارة بمعارفه. وإذا كان هناك من يستطيع أن يكون سعيدا حتى في الظروف القاسية، فإن بإمكاننا أن نكون سعداء مثله بمجرد التعرف على إستراتيجيته في كيفية النظر إلى الأشياء والأحداث. والذي يستطيع أن ينهض من نومه مبكرا نشيطا مفعما بالطاقة والحيوية، فإنما يتيسر له ذلك بفضل أعمال وتصرفات يقوم بها. فمتابعة أمثال هؤلاء قد تؤدي بنا إلى نفس النتيجة التي وصلوا إليها. والحقيقة أنا في مراحل مختلفة من حياتنا نستلهم العديد والحقيقة أنا اللها مواحل عنلفة من حياتنا نستلهم العديد

من الأشـخاص، فتكون في طريقة تفكيرنا وتصوراتنا وتصرفاتنا

بصمات واضحة منهم على قدر علاقتنا بمم. فلا غرو أن يبرز في

ملامح شخصيتنا أمور تلقيناها من أبينا أو أمنا أو كليهما أو من

مدرسنا أو من شخص تقي ورع متدين. ففي كل موقف تطفو على السطح تجربة تلقيناها من أحد هؤلاء، مما ينم عن مدى تأثرنا به واستفادتنا منه. فحق ما قيل: "المرء ابن بيئته وخلاصة تجاربه". ومن جانب آخر نجد في مجتمعاتنا من انحرف، فعاش في بداية أمره تجارب تافهة وسلبية، ولكنه ثاب -أحيرا- إلى رشده وبحث عن مرشد يعينه على تسوية وضعه وإصلاح أمره، وفي فاينة المطاف فاز به فعلا. علما بأن في أوضاع الناس -صالحهم وطالحهم حدوسا وعيرا يستخرجها الكيس الفطن.

#### الإنسان مجبول على التأسى

والحقيقة أننا نتأسي دائما في مختلف مراحل حياتنا؛ فالطفل يقوم بالاقتداء بالكبار باعتبارهم مثله الأعلى، ويبدأ باكتساب العادات والتقاليد والملكات من خلال ما يسمعه ويلاحظه من أقسوال وحركات وانفعالات. فيندفع برغبة خفية لا يشعر كما نحو محاكاة من يعجب به في لهجة الحديث أو أسلوب الحركة والمعاملة. والتلميذ يتدرب على الصنعة بالتأسي بالأستاذ والمعلم. وأنتم إذا كنتم لا تتقنون النطق بألفاظ، فعليكم التأسي بأشخاص يتقنولها، فقد تكونون مثلهم في غضون وقت قصير للغاية. فالذي يقلد خطيبا مفوها بصوته وإيقاعاته ونبراته يبدأ شيئا فشيئا بالإحساس بالثقة بالنفس. ومن أراد الاستفادة من الأحاسيس عالقوية والمشاعر الجياشة التي يتمتع كما، فعليه أن يبدأ بالأمر من معاكاة أحد الذين يعجب كهم. وإذا كنتم تعرفون أناسا يحسنون

الاتصال والتعامل مع أولادهم فبإمكانكم متابعتهم والاستفادة من تجربتهم. فنحن نستطيع التشبه بمن نعجب به بالاحتذاء به؛ بأن نؤمن مثله ونفكر على طرازه ونتكلم بسليقته ونثابر على شاكلته ونتخلق بأخلاقه.

نعم، لا مراء في أن بعض المهام معقدة ومتشابكة بحيث يستغرق التأسي والاقتداء بمن يحسنونها والقيام بمثل ما قاموا به وقتا طويلا، إلا أنه إذا كان لدى الإنسان الذي يريد التأسي من العزيمة والإيمان ما يسند هذه الإرادة ويدعمها فإنه سيحقق ذلك إن عاجلا أو آجلا.

إن التأسي أسرع من طريقة التجربة والخطأ في الوصول إلى الهدف المطلوب، فرب أعمال وإنجازات صرف عليها أصحابها عمرا ثمينا ومبالغ باهظة، يستطيع الإنسان أن يحققها في زمن قصير حدا، وذلك بالمتابعة الحثيثة والتأسي الفعال والسير في نفس الطريق الذي سلكوه.

واليابانيون هم أكبر المقلدين في العالم، فالسر الذي يكمن وراء النجاح الباهر لاقتصاد اليابان ليس هو الاختراعات الفريدة، بل إلهم يبدؤون من العمل بأخذ المنتجات والأفكار من شي الجهات وعلى نطاق واسع، سواء في مجال قطاع السيارات وأنصاف الموصلات أو غيرها، وبتصميم دقيق يحافظون على العناصر المهمة في تلك الأفكار والمنتجات ويطوّرون الجوانب الأخرى. صحيح أنه لابد من بذل الجهد لاختراعات جديدة وكشوفات مبتكرة، ولكن لا يعني ذلك أننا سنضرب صفحا عمّا تم اختراعه، وسنحاول كشفه من جديد.

ولابد للإنسان من القدوة الصالحة في أمور معاشه وحياته الدنيوية لكي يعيش حياة مثالية؛ فالإنسان الذي ليس له قدوة صالحة لن يهتدي إلى الصواب في الحقيقة، ولن يكون على بصيرة من أمره وواثقاً من كونه على الحق والصواب، ولن يتفلت من الوساوس والشكوك حول الوصول إلى أهدافه؛ فمثله كمثل سفينة في خضم بحر محيط تمخر بدون بوصلة، فلا غرو ألها ستتيه بين ألف وجهة ووجهة. فهكذا الحياة؛ عروقها متشعبة وأساليبها متنوعة يحتاج سالكها إلى مرشد رشيد.

#### الرسول على قدوة القدوات

فنحن في علاقاتنا مع أولادنا وأبوينا وأزواجنا، وفي مأكلنا ومشربنا وعباداتنا ودعواتنا وسائر أعمالنا أحرار، نستطيع أن

نتصرف كما نشاء. وبذلك قد نسمو إلى العلا وقد نمبط إلى الحضيض، ونحسن أو نسيء. ولكن علينا أن لا ننسى أن الذي خلق الإنسان في أحسن تقويم لم يتركه سدى، ولم يدَعْه بدون أسوة، سائبا يسرح ويمرح في الحياة من دون هاد أمين، بل هداه بالقرآن إلى الأسوة الحسنة، كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو الله وَاليُومُ الآخِر وَخَرَ الله كَثِيرًا ﴾ (الأحزاب: ٢١) و ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُونَ الله فَاتَبِعُونِي وَذَكَرَ الله وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَالله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (آل عمران: ٣١). فهاتان الآيتان وغيرهما تشير إلى أن الطريق الآمن والدرب الموصل فهاتان الآيتان وغيرهما تشير إلى أن الطريق الآمن والدرب الموصل إلى المطالب إنما هو اتخاذ القدوة الصالحة واتباع الأسوة الحسنة. وهل هناك طريق أسلم من التأسي بسيدنا محمد الله الذي اتفق الصديق والعدو على أنه كان في قمة الأحلاق الحسنة.

وفي شخصية الرسول وسيرته يجد المرء الأسوة الحسنة في حياته كلها؛ فهو إنسان أكرمه الله وسيرته برسالته، وسيرته شاملة لكل النواحي الإنسانية في الإنسان، فهو الشاب الأمين قبل البعثة والتاجر الصادق، وهو الباذل لكل طاقته في تبليغ دعوة ربه، وهو الأب الرحيم والزوج المحبوب والقائد المحنك والصديق المخلص والمربي المرشد والحاكم العادل. كما أنه وضرب المثل الأعلى في تربية الذات من جميع النواحي سواء في عبادته أو زهده أو خلقه الكريم أو غير ذلك. والمتأمل لسيرته يجد الحل الأمثل لكل المعضلات التي تقف حائلا دون إشعاع الروح وبلوغ صفائها ونقائها.

فقد ولد والمخر، والمساكل الاحتماعية؛ فكان الناس يعبدون الشحر والحجر، والشمس والقمر، حتى إن بعضهم كان يصنع من المأكولات مثل الحلوى والجبن صنما، فإذا جاع عاد ليأكله. من المأكولات مثل الحلوى والجبن صنما، فإذا جاع عاد ليأكله. وكان أحدهم إذا بُشّر بالأنثى ﴿ ظُلَّ وَحْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ وَكَان أحدهم إذا بُشّر بالأنثى ﴿ ظُلَّ وَحْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ يَدُسُهُ عَلَى هُون أَمْ يَدُسُهُ فِي التُّرَابِ ﴿ النحل: ٥٠ - ٥٥)، وكانت الأخلاق الرذيلة والأفعال الشيعة - مثل الزنا والميسر وتعاطي الخمور والتعامل بالربا كألها تصرفات عادية في المجتمع. ولكنه السيطاع في زمن قصير أن يقضي عليها كلها، ويرسي بدلا عنها فكرة أن غاية على الإنسان هو التعرف إلى الله والقيام بالعبودية له، فعلم الناس وربّاهم على سبل العيش المتوازن بعيدا عن الإفراط والتفريط، وإخلاص الأعمال لله تعالى، وملازمة الصدق، والوفاء بالعهود، وإخلاص الأعمال لله تعالى، وملازمة الصدق، والوفاء بالعهود،

وعدم الخيانة عند الائتمان، والشفقة على الأهل، والرفق بالنساء. وأرشدهم إلى العدل والتواضع والسخاء والمعروف والبر والحلم والصبر.

فالذين أحبوه واتبعوا مبادئه واقتدوا به واتخذوه أسوة في ذلك العصر، بنوا حضارة إنسانية يتمتع فيها الإنسان بإنسانيته ويحس بكرامته.. حضارة أحرزوا فيها شاوا أعلى لم تبلغ إليه حضارة بعدهم حتى الآن. ومن بعد ذلك أنشئت عشرات من الدول على عطى النظام الذي حاء به مثل الدولة الأموية والعباسية والسلجوقية والقره خانية والعثمانية. وكم نشأ وترعرع في ظل تلك الدول علماء دهاة اهتدوا بمديه وسبقوا عصورهم وألقوا بضيائهم إلى أيامنا هذه، وأبطال روح عاشوا في أبعادٍ ماورائية، وأدباء مصاقع وأساتذة بيان.

فها هم سادتنا أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وأبو عبيدة وعقبة بن نافع رضي الله عنهم وطارق بن زياد والإمام أبو يوسف ومحمد بن الحسن والجابري وابن سينا وابن بطوطة والخوارزمي وحلال الدين الرومي والإمام الرباني وبديع الزمان سيعد النورسي رحمهم الله تعالى وغيرهم ممن تركوا بصمات واضحة على عصورهم رضي الله عنهم وأرضاهم.

ولقد علمنا التاريخ أن الذي سما بمؤلاء الدول والأشـخاص وحلق بهم في الذرى إنما هو اتخاذهم الحبيب المصطفى الله أسـوة يحتذى به من كل النواحي.

#### القدوة الصالحة وقصة نجاح

طالب في مقتبل العمر، لا يتلقى من أسرته أيّ دعم مادي أو معنوي. وما إن ناهز سنه الرابع عشر حتى اضطر إلى العمل والدراسة معا. وأخيرا حصل على عمل في جريدة، ودخل الجامعة، فواصل مدير تحرير الجريدة مساعدته ومساندته أثناء دراسته الجامعية، مما أدى بالطالب الشاب أن يقول في قابل أيامه: "لقد تعلمت مِن تصرف مديري أن أمد يد العون إلى الآخرين، وأن أفسح المجال لغيري كي يستفيد من الفرص التي أتيحت لي".

وبعد أن تخرّج الشاب من الجامعة بدأ بالعمل في مؤسسة. فكان من مبادئ مدير المؤسسة أنه يطلب من العاملين أن ينجزوا كل مهمة في يومها، وأن يُجروا الاتصالات الهاتفية ويردوا على الرسائل في نفس اليوم. وكان -مع ذلك- يعامل كل أحد بظرافة

عالية أيا كان مستواه الاحتماعي، لا يميز في ذلك بين شخص عادي لا يتمتع بأي صلاحية أو منصب أو شبكة علاقات، وبين شخص ذي منصب رفيع من وزير أو سفير أو غيرهما. وكان الشاب يراقب هذا المدير ويتابع تصرفاته، فيتعلم من أسلوبه كيفية تأسيس العلاقات الطيبة مع الآخرين والوصول إلى المستوى المطلوب في إنجاز المهام وإحراز النجاح.

وبعد فترة عُين الشاب محررا للمجلة، ومن بعد ذلك مديرا للنشر. وكان صاحب الجريدة من النوع الذي يستهدف في مشاريعه الربح، وكان يطمح دائما في كل عمل يقوم به الوصول إلى المستوى الأمثل وغير العادي، سواء كان مسابقة رياضية أو نشاطا تجاريا أو غير ذلك. فهذه الطبيعة التنافسية أثرت في المدير الشاب تأثيرا بالغا، وهذه الروح والعزيمة وأسلوب الإدارة الرشيدة وعقلية الطموح إلى الأمثل قفزت جريدته إلى الدرجة الأولى في البلد سواء من ناحية المبيعات أو النوعية. وحينما يتحدث الشاب عن أيامه تلك كان يقول: "لقد كنت محظوظا للغاية لأنني كنت برفقة أناس يقدرون الإنسان وجهده وإنجازاته...".

فهذا الرجل هو "توم جونسون" (Tom Johnson) الذي أدار قناة (CNN) سنة ١٩٩٠، والتي كانت تواصل بثها الحي المباشر ٢٤ ساعة، وكانت تشاهد من ١٣٠ دولة. وفي غضون ست سنوات من المدة التي ترأسها "توم جونسون" أصبحت تشاهد من ٢٠٨ دولة.

فـ "توم حونسـون" القائل: "بإمكانـك التعلم من كل من تلاقيـه" هو الذي يقول بدوره: "لقد تعلمت مقابلة الإحسان بالإحسان من "بيتون" (Peyton)، وأهمية الاستفادة من كل يوم يهـر بي، وحدوى الحرص على النوعيـة الجيدة من "بيل" (Bill) و"أوتيس" و"ليندن حونسون" (LBJ)، وتعلمت من "تيد" (Ted) و"أوتيس" (Otis) أن الفـوز إنما يتوفر برفع المسـتوى وتحنّب الغش، وأن الحفاظ على الجودة يحقق نجاحات مذهلة.." نعم، إنه اسـتطاع أن يقول هذا كله لأنه كان إنسـانا عاقلا يقدّر مواهب الآخرين ويبذل جهدا جهيدا في سبيل الاستفادة من قدر الهم وتجارهم. وما فعله وحققه حونسون ليس شيئا حديدا وغريبا، بل إنما وصل إلى ما وصل إليه بالتأسى والقدوة الحسنة.

#### من طلب القدوة وجدها

الحاصل أن الإنسان ميال بطبعه وغريزته إلى الاقتداء بالآخرين،

فهو بميزته هذه يتمكن من الوصول إلى أهدافه والحصول على طموحاته، وهذا النوع من الاقتداء يلبي رغبة فطرية موجودة لدى الإنسان الذي يتطلع إلى تحقيق ما وصل إليه أولئك الأفذاذ أو يزيد. وبالمقابل إن وقع في شباك الجهل والغرور وفخهما، وتعاضى عما أحرزه غيره من الإنجازات والنجاحات، ولم يراجع حساباته ويقيم وضعه في مجال النجاحات والإخفاقات، فسيحرم قطعا من هذه الطاقة الكامنة في كيانه، ويقع في كوارث لا تحمد عقباها لا سمح الله!

فإذا كان لدى الفرد ميل إلى نوع من أنواع النبوغ كالعلم أو العبادة أو التخصص في أي علم من العلوم، فيحتاج أن يكون أمامه مثل بارز في هذا المجال يسير على خطاه ويقتفي آثاره. علما بأن عالم الإنسانية في غاية الثراء من ناحية توافر القدوات الحسنة في النواحي المعنوية والمادية، وإذا تلفّت المرء يمنة ويسرة واستعرض أمام مخيلته أساتذته الذين تتلمذ عليهم في إحدى المؤسسات التربوية أو التعليمية فلا شك أنه سيجد بغيته، ولريما تكون هذه القدوة من العلماء العاملين البارزين في المجتمع من يبعد آلاف الأميال، ومع ذلك يسهل الاتصال بهم والغرف من معينهم للاستفادة من علومهم وجهودهم وتجارهم التربوية والروحية، فيوفر على نفسه كثيرا من الوقت والجهد في سبيل والبحث عن الأفضل والأصلح لذاته. بل يزيده ذلك تمسكا بتعاليم التعاليم فيجاهه، فيجاهد نفسه في ذلك لأنه يرى إمكانية تطبيق تلك التعاليم في أرض الواقع.

فإذا ســـار على الدرب الذي فتحوه وعبّدوه فسيرى بعين اليقين كيف تتوالى النجاحات والنتائج الباهرة الحميدة.

وحير مثال على ذلك هو الأثر الكبير الذي مثلته القدوة في نشر الإسلام في كثير من أصقاع الدنيا بواسطة تلك النماذج المتحركة التي دعت إلى الإسلام بأفعالها قبل أقوالها، فاستقطبت ملايين من البشر دخلوا في دين الله دونما فتح ولا جهاد. تلك النماذج تمثلت في أعداد ليست بالكثيرة من التجار المسلمين والزوار الذين أدخلوا بسير هم وتمسكهم بتعاليم دينهم كل هذه الأعداد إلى الإسلام.

<sup>(\*)</sup> كاتب وباحث تركى. الترجمة عن التركية: أجير جمال الدين أشيوق.





وعلى الطريق مفاوزٌ ووهاد؟ والصبُّ قرّح جفنه التسهاد وتفرّح جفنه التسهاد وتفرّع برق الأحبابُ والعوّاد زرعتْ يهداكُ وقد تهلاهُ حصاد من حيث تحسّب أنه الصياد الصياد الو كنتَ تعلم حسرة وسواد يبيضٌ في يوم الحساب مهداد؟ ولقه يقال: من الهوا التسآد بالصالحات وقاك منه رشاد له أمة يا ويحه وبهد فتقطّعتْ من خلفه الأكباد

ولكم تُشرّد ماجداً أمجاد

أزف الرحيل بنا، فأيس نُقاد طال السُّرى والنجم أظلم نورُه لكأني أبصرت طيفك راحلا لكأني أبصرت طيفك راحلا وبقيت وحدك، لا تسرى إلا الذي طرقتك صائدة الهوى فتبعتها وغزا عذاريك البياض وإنه هلا بذلت من الفضائل ما به ويح النوى! ما للنوى تُذكي الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن الهوى أن ال



مسنونةً حتى رماه بعاد حــتى يحُــل بســـاحتيه معاد من قبل غایته یَزل جواد فبها يَطيب الورد والورَّاد أنفقت من زهر الشباب مرادُ يَنسابُ لهـرٌ ما لـه إمـدادُ عشاقُ إنْ سبجنُ الخَليّ رقاد لك أنت غير الأمنيات عتاد يوماً على درْب الغريب جياد؟ ويكاد منه يستغيث فؤاد: إنْ عـم هـذا العالمين فسَاد عبرت، وليل الطالبين سُهاد وتعلقت بالنجم وَهْوَ رماد يُـزْري، لقـد مـلا الرياض قتاد قد صار وهدو لرغبتي ينقدد لا عينَ تُسعدُها ولا أوراد ســدّتْ عليي طريقــي الأســداد سوّى، وزاد الله نعْه الزاد؟ درب الأحبة، والنعيم مهاد

ما كان يحسب للبعاد أظافرا سيظل هذا السيف يأكل غمده قد يخطع القصد الفيق ولربما لا كأسَ أعذبُ -لو بَصُرتَ- من التقي انظر وراءك، هل تَحقَّق بالذي انظر وراءك ليس من غضب، فما منّيت نفسك بالذي يهفو له الـ منيت نفسك بالجهاد ولم يكن منّيت نفسك بالوصال وهل جرتْ وسمعت صوتها في الضُّله ع مجلجلا البندقية زهرة فواحة هيهات، دربُــك مقفــرٌ، والخيلُ قد حجبَتْك عن آلائه نفسسٌ غوَتْ كُشَـفُ الغطاءُ وأبصـرتْ عيناكُ ما ولقد بلوتُ الدهرَ حيى خلته ثم انتبهات فلم أجد إلا منيً وَهَــجٌ دعـا قلــي فلمّـا جئتُــه فبمن ألوذ؟ ومن يجير سوى الذي النــورُ دونــك، فاغترف يا ســالكا



 <sup>(\*)</sup> رئيس تحرير مجلة "المشكاة" / المغرب.



## أحنوا أصلابكم، واجمعوا شتاتكم، وقفوا في حضرة المصطفى السني أعطى الدنيا كل شيء ولم يأخذ منها شيئا، وأشعل ضوءا في قلب الضياع الإنساني الحزين.

## أنا أنف عبد الله



عزيزي عبد الله... لا تنس أن الله تعالى الذي خلق الكون وكل ما فيه قد أعطى صفات مختلفة لجميع الأشياء كاللون والشكل والصوت والصلابة

والنعومة والحرارة والبرودة والرائحة والطعم لكي يمكن تمييز الأشياء بعضها عن بعض. ولكي تستطيع معرفة هذه الصفات فقد وضع في حسدك حواس تدرك بها الأشياء. فأنت تميز وتعرف الضوء بعينيك، والموجات الصوتية بأذنيك. وهذه الحواس بدقتها وفنها الراقي تفصح عن تجليات الأسماء الحسين عليها وتكون ترجمانا للخالق. واليوم أقول لك بأنني عضو مخلوق لحاسة شمروائح المواد. ويتجلى في فن متميز وخارق من الصنعة والخلق. وأنا أُعرّفك بنفسي لكي يتجلى لك من زاوية أخرى علم ربنا وقدرتُه.

لقد وضعني الله تعالى في أنسب مكان في وجهك إلى درجة أنه لو تغير مكاني قليلا أو حرحت أو تعرضت لأي ضرر، تشوه منظر وجهك وقبُح. فكأنه تعالى خلقني بعد أن خلق وجهك وحسدك، وحعلني في أفضل وضع متلائم معهما، بل حتى مع روحك.

#### أشكال الأنوف

ومـع أن لي مظاهر حانبية بأعداد لا تحصى إلا أن شـكلي في الغالب هو إما دقيق وطويل أو ضيق أو واسع ومفلطح أو مقوس،

بطرف مدبب أو غير مدبب، والعلماء القدامي الذين عملوا في ساحة "علم السيما" أي الذين كانوا يحكمون على خُلق الشخص وطبيعته ومزاجه وذكائه من دراسة تقاطيع وجهه، كانوا يهتمون بشكلي كثيرا ويعقدون الصلة بينه وبين مزاجه وطبيعة روحه. ولكني أرى أنه من الخطأ إصدار حكم على أي شخص بالتفرس في شكلي، لأن هناك أشكال أعضاء أخرى، كما أن للتربية والتعليم أثرا مهمّا في تشكيل شخصية ومواصفات الإنسان. لذا أرى ألا تبدي رأيك حول أي شخص انطلاقا من شكل أنفه فقط.

#### فن الخُلق البديع

والحقيقة أن ما أريد ذكره هنا يتعلق بالفن الراقي لخلقي وحكمة وجودي. فسأتكلم عن أشياء موضوعية وليست عن أشياء ذاتية وغير موضوعية. ولم يضعني الخالق في القسم الأمامي من وجهك فقط، بل وضعني في القسم الأمامي لوجوه جميع الحيوانات الفقرية ولاسيما الحيوانات الثديية. لألها تستخدمني من أجل الحصول على غذائها وإشباع بطنها وفي العثور على صغارها أو زوجها. فأنا أكثر الأعضاء استعمالا من قبلها. لذا فقد وُضعتُ أمام الوجه لأعمل كآلة كاشفة وحساسة في تعقب الروائح. والحيوانات عندما تعثر على شيء تقوم أوّلا بدسي في ذلك الشيء أو بالقرب منه لفهم ماهيته. لذا شاع في الناس استعمال تعبير "يدس أنفه منه لفهم ماهيته. لذا شاع في الناس استعمال تعبير "يدس أنفه

في كل شيء". وحاسة الشم لدى معظم الحيوانات أقوى مما هي موجودة عند الإنسان. ونظرا لقلة العقل والشعور لديها فهي تحصل بواسطة أنوفها على الكثير من المعلومات التي تحتاج إليها. ولما كان الإنسان يملك عقلا وشعورا فلا يضطر إلى أن "يدس أنفه في كل شيء". ولكن هذا لا يعني أن الإنسان لا يحتاج إليّ، أو أنسي عضو زائد لا ضرورة ولا حاجة إليّ. على العكس، فأنا عضو مهم ولي العديد من المهام، ولي بنية خُلقتْ بحكمة بالغة.

البروز اللحمي الذي أشتكله في وسط الوجه يسهُل تغيير شكله بالضغط عليه، لأن مسنده غضروفي. وقسمي النهائي مدبب، ويوجد جناحان في جانبيّ. أما نهايتي من الطرف الثاني فتقع بين العينين تماما ويرتبط قسمي الغضروفي هنا بالعظم الأنفي الذي هو جزء من عظم القحف حيث يشكل سندا قويا لي. يقوم الغضروف الموجود في وسطى بتقسيم تجويفي إلى قناتين تنتهيان بثقبين إلى الخارج. والحنك الصلب الموجود في أسفلي أي في قاعدتي يشكل في الوقت نفسه سقف تجويف الفم. أما الجسم اللين من الحنك الموجود وراءه فيمتد حتى أقرب منطقة للبلعوم مني أي إلى البلعوم الأنفي والذي يرتفع إلى فوق عند البلع ليســـد القسم العلوي من البلعوم لمنع الطعام واللعاب من التجمع في قسمي الخلفي. وعندما تأكل تغص أحيانا بالطعام فتسعل فلا ينسد هذا الغطاء فأمتلئ بالطعام الذي أكلته ويخرج من تُقبَىّ. والفائدة الأخرري من هذه المنظومة هي أنه في بعض حالات العمليات التي تُجري على المرضى وعندما يكون طريق الفم مسدودا يتم إدخال الهواء والغذاء بأنبوب مطاطي عن طريقي إلى المريض.

#### الأنف وعملية التنفس

يتم عن طريقي وصول الهواء إلى رئتيك أي في عملية التنفس التي هي عملية ضرورية لإدامة حياتك. فالهواء الذي يدخل من ثقبي لا يكون على الدوام نظيف وملائما لرئتيك. فإن وصل إليهما هواء غير ملائم فسرعان ما يصيبهما البرد فالالتهاب، فتمرض. ولكي لا تواجه مثل هذه الأمور السيئة فقد وضع الخالق الرحيم العالم بكل شيء والمدبر له شعيرات في مقدمتي لتصفية الهواء، وغشاءا مخاطيا رطبا يغطى سطح قسمى الخلفي.

والحقيقة أن بنية التجويف الداخلي لي معقدة، إذ توجد ثلاثة بروزات علي جداريّ الخارجيين تمتد بطولهما من الأمام إلى

الخلف. وهذه البروزات يطلق على كل منها اسم "القُرين" (القُرين المسفلي، القرين المتوسط، والقُرين العلوي). والبنية المتعرجة لكل قرين تساعد على توسيع مساحة سطحي الداخلي فيسهل بذلك ترطيب وتدفئة الهواء الداخل إلى الرئتين، ولا يذهب الهواء إلى رئتيك مباشرة في أثناء التنفس. فبواسطة الشعيرات الموجودة في قسمي الأمامي يتصفى الهواء من ذرات الغبار الكبيرة، وعندما يمر من الدهليز ذي التعاريج التي تُشكلها البروزات القُرينية تصفى ذرات التراب الدقيقة وذرات الفحم والبكتريا وغبار طلع الأزهار من قبل الأغشية المخاطية وإفرازات هذه الأغشية التي تتبع عليها هذه الذرات والبكتريا، ومن قبل بروزاتها التي تشبه الأهداب. ونظرا لأن مقدار الضغط الجوي الموجود في داحلي أقل من الخارج يسهل تدفئة وترطيب الهواء الذي يمر فيها.

#### خلايا الشم ومزاياها

هناك نسيج خاص حساس للروائح يغطى القُرين الأعلى. فخلايا هذا النسيج ذات أهداب وهي حساسة وتعد بمثابة مستقبلات للروائــح. وهذه الخلايا مع الخلايا المساعدة لها تشكل هذا النسيج. فكل مادة تنشر جزيئاتها في الهواء لها روائح. وعملية الشم عملية معقدة تحتوي على سلسلة من التفاعلات التي تنتهي بهذا الإحساس في الدماغ. وأنا لا أدري في الحقيقة كيف يتم هذا الأمر ولكن هناك عدة نظريات حوله. فاهتزازات الجزيئات التي تصلني مع تيارات الهواء تكون مختلفة تبعا لاختلافات بنيتها، لذا تؤدي إلى اختلاف في طبيعة التفاعلات الكيميائية التي تحدث في الخلايا المستقبلة للروائح، وإلى حدوث تنبيهات كهربائية مختلفة. نسيج شـم الروائح وتنبه خلايا أعصاب الشم تنبيها كيمياويا. في الأحواء الحافة يجف غشائي المخاطي، لذا لا تذوب الجزيئات فيصعب عليّ شهم الروائح. كما أن النقص في معدن الزنك -الذي يوحد في حسمك بنسبة قليلة- يؤدي إلى ضعف في قابلية الشم أو إلى انعدامها كليا.

ويعود السبب في اختلاف رائحة وطعم ولون الثوم عن رائحة ولون الورد أو الياسمين إلى أن كل شيء وكل حي يتركب من عناصر ومن مركبات مختلفة. فالجزيئات التي تنتشر في الهواء من هذه المركبات تكون مختلفة وتقوم بتنبيهات مختلفة. ولكن الملفت

للنظر هنا هو عمل هذه المنظومة الرائعة التي تستطيع تمييز هذه الروائح المختلفة وحفظها في ذاكرتما.

وعندما تتلقى رائحة جديدة لم يسبق لك أن تلقيتها من قبلُ تســـتطيع منظومةُ الرائحة عندك معرفة أن هذه رائحة جديدة، وذلك من بنيتها ومن اهتزازاها، وتســـجل هـــنه الرائحة في ذاكرها، فإن صادفتها مرة أخرى عرفتها، وهذا الأمر المعقد الذي لا يُعرف لحد الآن جميعُ ما يتعلق بماهيتها يدخل في فيزيولوجية الشــم. ومن المميزات الجميلة للخلايا المستقبلة للروائح هي ألها تكون حساسة للروائح التي تشــمها للمرة الأولى، ولكن بعد فترة تقل هذه الحساسية حتى تدخل في مرحلة تعدم فيها قابلية شــم تلك الرائحة. وهذا من رحمة الله تعالى، لأنه لولا هذه الميزة للمرك في تلك الأجواء من الروائح.

#### الغشاء المخاطى وأعراضها

من السهل انتفاخ الغشاء المخاطى الذي يبطنني بالدم أو بسوائل الأنسجة. وقد ينسد فراغي الداخلي تماما، فيصعب عليك التنفس عندما يلتهب بفعل البرد أو بسبب التهاب حمى القش. والحقيقة أنه عند التهاب مجاري التنفس في القسم العلوي، تكون البداية بظهور سيلان، ثم يبدأ الانسداد عندي. فكما يتعفن الماء الراكد ويفسد ويتحول إلى مستنقع، كذلك الأمر عندي، إذ ما إن ينسد فراغي حتى يتسارع تكاثر الجراثيم وتبدأ بالسريان إلى أعضاء التنفس الأخرى. فإذا أصبت بالبرد فعليك أن تحاول جاهدا منع انسـدادي. ولا شك أن الشاي الحار ولاسيما شاي بعض النباتات مفيد، ولكن الأفضل هو الماء المالح الذي تبلغ نسبة الملوحة فيه تسعة بالألُّف، فإذا استنشقت هذا الماء المالح فسرعان ما يزول الانسداد. أما قطرة الأنف -بأنواعها المختلفة- فلا أوصيك باستعمالها إلا عند الضرورة القصوى، لأن استعمالها يؤدي إلى الاعتياد عليها أوّلا، ولأن لها تأثيرات جانبية سلبية أحرى ثانيا. في حالة التهاب تجويفي في الجانبين والتهاب الفراغ الموجود بين عظام القحف فوقي، وكذلك في حالة التهاب اللوزتين وظهور الزوائد وانتفاحها، يأخذ الرشــح عندي حالة دائمة، ويؤدي إلى التهاب مزمن. وهناك أمراض عديدة تكون الإشارة إليها عن

طريق النزف الذي يصيبن، مثل ارتفاع ضغط الدم والعديد من أمراض الحمى. والحقيقة أن نزفي نتيجة ارتفاع ضغط الدم يعد تحذيراً ويلعب دور صمام أمان، لأنه إذا لم تنفجر إحدى الشعيرات الدموية عندي نتيجة ارتفاع ضغط الدم ولم يحصل نزيف دموي يؤدي إلى انخفاض ضغط الدم، انفجر أحد الشرايين في الدماغ وأدى إلى نتائج وخيمة جدا.

#### الشم نعمة إلهية كبرى

عزيزي عبد الله... إن قمت بعد الآن بشم زهرة أو رائحة جميلة أحرى فلا تنس أن تحمد الله تعالى على ما أحدثُته تلك الرائحة العطرة من مشاعر جميلة في روحك. فلو لم يجعلني الله تعالى آلة لتصفية الهواء الذي تتنفسه وتنقيته من المواد الضارة لامتلأت رئتاك بالأوساخ والغبار والسنخام، ولمكا تمتعت تماما بما تتناوله من أطعمة، لأن الإحساس بلذة الطعام لا يقتصر على الطعم فقط، بل هو إحساس يشترك في تكوينه الطعم والرائحة. فمثلا نرى أن الشخص الذي انعدمت عنده قابلية الشم لا يعرف عما إذا كان ياكل تفاحة أم فجلا. فلو لم تشم رائحة ما تأكله لما اكتملت لديك لذة الأطعمة.

عزيزي عبد الله... لا أرى ضرورة لتقديم نفسي إليك أكثر، فحتى النظارة التي تلبسها تستند إليّ. وقد قدمت لك نفسي بصورة موجزة دون الدحول في تفاصيل ميكروسكوبية وتشريحية دقيقة. فبينما يستحيل ظهور شعرة واحدة عندي في مكالها الصحيح مصادفة كيف يمكن أن يظهر بالمصادفة عضو مثلي يحوي حكما لا تعد ولا تحصى؟! أيّ نحات يستطيع القيام بنحت أنفِ تمثال وبيده مطرقته وإزميله دون أن يكون في ذهنه مثال وموديل معين وإرادة معينة!! فهل هناك أيّ احتمال أن أظهر وأنا العضو الأعقد والأدق بالآف المرات من أنف تمثال - دون أن يخلقني رب العالمين؟! إذن عندما تغسل وجهك في المرة القادمة وتتطلع إليه في المرآة دقق النظر في ولا تنس أن تحمد الله تعالى و تشكره.

<sup>(\*)</sup> جامعة ٩ أيلول / تركيا. الترجمة عن التركية: أو رخان محمد على.



أ.د. أحمد عبادي\* ﴿

الواجبات المتعلقة بالحاجي حماية للضروري. وبينوا أن التجرّو على الإخلال بالتحسيني منها معرِّض للتجرو على ما سواه. وعلى هذا الإدراكِ قام أصل سدّ الذرائع واعتبار المآل، وقرروا أن المندوب إليه بالجزء واجب بالكل، إذ الإخلال بالمندوب مطلقا إخلال بركن من أركان الواجب، ونصّوا على أن المندوب في كليته محميةٌ لا يجب حرمها، لأن حرمها يؤدي إلى الإخلال بالواجب وإبطاله. وقالوا في ذلك: "وكل واحدة من هذه المراتب لما كانت مختلفة في تأكد الاعتبار -فالضروريات آكدها ثم تليها الحاجيات ثم التحسينيات - وكان مرتبطا بعضها ببعض، كان في إبطال الأحف حرأةٌ على ما هو آكد منه، ومدخل للإخلال به، فصار الأخف كأنه حمى للآكد، والراعي حول الحمى يوشك أن يرتع فيه، فالمخلّ عما هو مكمّل كالمخل بالمكمّل من هذا

إن علماءنا قد نظروا إلى الواجبات باعتبارها مرتبة حسب مراتب ثلاث، فتُمة الضروريات ثم الحاجيات ثم التحسينيات. وأرسوا بناء على هـــذا الوعي العميق دوائر للواجب يحمي بعضها بعضا وَفْقَ نســق مفهومي في غاية الدقة، فنصّوا على أن اختلال الضروري بإطلاق يؤدي إلى اختلال الحاجي والتحسيني بإطلاق، وأنه لا يلزم من اختلالهما أو اختلال أحدهما اختلال الضروري بإطلاق، كما نصّوا على أن اختلال الحاجي بإطلاق ينجم عنه اختلال التحسيني بإطلاق، ونصوا على أن اختلال التحسيني بإطلاق يؤدي إلى اختلال الحاجي بوجه ما، وأن اختلال الحاجي بإطلاق يبـــؤدي إلى اختلال الضروري بوجه ما، مأ يلزم معه الحفاظ على يســؤدي إلى اختلال الضروري بوجه ما. مما يلزم معه الحفاظ على الواجبات المتعلقة بالتحسيني هماية للحاجي، والحفاظ على

الوجه"(۱). قال الإمام الغزالي رحمه الله: "قلّما يُتصوّر الهجوم على الكبيرة بغتة، من غير سوابقَ ولواحقَ من جهة الصغائر"(۱).

#### معظم الواجبات كفائية

وحيث ثبت أن حلّ الواجبات التي تقوم عليها حياة الأمم في معاشاة اداخلة في الصنف الكفائي، ويقتضي كلٌ من تَبيَّنها ومَقْدرها وتقعيداها وتقنيناها احتهادات مستأنفةً في كل حين، من أحل تنزيل متَّزن لها على أرض الواقع تكون عاقبته يسرا... لما ثبت أن الأمر كذلك، فقد كان لعلمائنا كلام مفصل نفيس عن كيفية الاضطلاع بالواحب في سياقاته المختلفة؛ من نظر في المآلات وتحقيق للمناطات وتنقيح لها وموازنة دقيقة بين المصالح والمفاسد حلبا للأُولى إن رححت، ودفعا للثانية إن غلبت، تسديدا وتقريبا وتغليبا، مع تحديدات وضيئة لمناهج كل ذلك مما هو مفصل في مظانه.

#### فقه الموازنات واعتبار المصالح

يقول الإمام الشاطبي رحمه الله: "النظر في مآلات الأفعال معتبر مقصود شرعا، كانت الأفعال موافقة أو مخالفة، وذلك أن المحتهد لا يحكم على فعل من الأفعال الصادرة عن المكلفين بالإقدام أو بالإحجام إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل [فقد يكون] مشروعا لمصلحة فيه تستجلب، أو لمفسدة تدرأ، ولكن له مآل على خلاف ما قصد فيه، وقد يكون غير مشروع لمفسدة تنشأ عنه، أو مصلحة تندفع به، ولكن له مآل على خلاف ذلك، فإذا أطلق القول في الأول بالمشروعية فر عما أدى استجلاب المصلحة فيه إلى مفسدة تساوي المصلحة أو تزيد عليها، فيكون هذا مانعا من إطلاق القول بالمشروعية؛ وكذلك إذا أطلق القول في الثاني بعدم المشروعية رعما أدى استدفاع المفسدة إلى مفسدة تساوي وعية، وهو مجال للمحتهد أو تزيد، فلا يصح القول بعدم المشروعية، وهو مجال للمحتهد صعب المورد، إلا أنه عذب المذاق، محمود الغب جارٍ على مقاصد الشريعة"".

وعن فقه الموازنات يقول هذا الإمام: "وإنا وحدنا الشارع قاصدا لمصالح العباد، والأحكام العادية تدور معها حيث دارت، فترى الشيء الواحد يُمنع في حال لا تكون فيه مصلحة، فإذا كان فيه مصلحة حاز"، ومفاد ذلك وحوب الموازنة بين الاحتمالات الممكنة في غير المحكم من الأحكام، ترجيحا وموازنة بين ما تحققه تنزيلاتها في إطار الشرع الحنيف وبمقاييسه وموازينه من المصلحة في الظرف الواقعي المعين، ثم اعتماد الاحتمال الذي يرجُح أنه أكثر تحقيقا للمصلحة بضوابطها الشرعة المبينة في يرجُح أنه أكثر تحقيقا للمصلحة بضوابطها الشرعة المبينة في

أماكنها، واعتبار ذلك هو الحكم الشرعي في تلك الحالة، وهذا مناط الاجتهاد فيما مرد الأحكام فيه إلى النظر. ومن تداعيات الوعي العميق عند علمائنا هذه الآليات في النظر كونهم درجوا على ألا يُسقطوا من اعتبارهم الآراء المرجوحة في تراثنا الفقهي، إذ هي ذحيرة اجتماعية قد تمس إليها الحاجة في أوضاع لاحقة مختلفة، فما لم يرجح في واقع عيني مشخص نظرا لملابسات وسياقات معينة، قد يضحى راجحا ضمن ملابسات وسياقات أخرى، وفقه إمام دار الهجرة إمامنا مالك على يحضر فيه هذا الوعي العميق بشدة، لانبنائه على قواعد واقعية كعمل أهل المدينة والاستحسان والمصلحة المرسلة وسد الذرائع.

كما نبغ علماؤنا في تقعيد فقه مراتب الأعمال ومنازلها في الفضل، ومعرفة مقاديرها، والتمييز بين عاليها والأقلّ علواً، وفاضلها ومفضولها، ورئيسها ومرؤوسها، وسيدها ومسودها. يقول ابن القيم رحمه الله: "فإن في الأعمال والأقوال سيدا ومسودا، وذروة وما دولها، كما في الحديث الصحيح: "سيد الاستغفار أن يقول العبد اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك...الحديث" (رواه البخاري)، وفي الحديث الآخر: "الجهاد ذروة سنام الأمر" (رواه ابن ماحه)، وفي الأثر: "إن الأعمال تفاحرت، فذكر كل عمل منها مرتبته وفضله، فكان للصدقة مزية في الفخر عليهن" ولا يقطع هذه العقبة إلا أهل البصائر والصدق من أولي العلم، السائرين على حادة التوفيق، قد أنزلوا الأعمال منازلها وأعطوا كل ذي حق حقه" (وأعطوا كل ذي حق حقه" (و).

وصعوبة المورد التي أشار إليها الشاطبي آنفا في هذا الاجتهاد تصبح مضاعفة في واقعنا الراهن، نظرا لكون العالم قد تقاربت أركانه اليوم بفعل كل ما تم التوصل إليه من إمكانات. وأضحى تيار التأثير والتأثير والتأثر يمرّ بين أرجائه بيسر بالغ، وينطّ فيه الجديد كلَّ عشر ثانية فما أقل، مما يفرض فرضا الاجتهاد الجماعي متعدد الاختصاصات، وفق منهجيات تكاملية تقوَّم في كل حين حتى تُضمن فاعليتُها ومواءمتُها لتطلبات الواقع. وهذا هو الدور الحيوي المنوط بمؤسسة العلماء.

#### مرحلة الجمود وأسبابه

ويحق للمرء بهذا الصدد أن يتساءل عن الأسباب التي تحول دون التوظيف والاستثمار الأمثلين الدائمين والممنهجين لكل هذه الجهود المشرقة في واقعنا الإسلامي خلال الفترات السابقة.

ويمكن إجمال هذه الأسباب في أربعة:

١-السبب العقيدي: أدى انتشار عقيدة إبطال الأسباب في

الأمة نتيجة لسوء فهم تقريرات بعض الأئمة كالرازي والغزالي وغيرهما، إلى التواكل الذي أفضى إلى أضرب من العجز، فغيض العطاء، وانكمشت العقول، وفشت الشعوذة، واستتب التعامل مع الكون استهلاكا وتأثرا، وليس إبداعا وتأثيرا، مما جَرّ عواقب غير مرضية وأسهم بفعالية في إدخال الأمة إلى فترة من الجمود. ولم يقتصر الأمر على الجانب العملي، بل تعدّت الإصابة إلى الجانب التنظيري العلمي فأسقطت المقاصد، إذ استبعد عند طوائف من العلماء أن تكون الشريعة وضعت لعلة، وبسبب حلب المصالح العاجلة والآجلــة للعباد في الدنيا والآخرة، مما جعل عطاء فقهاء الأمة ينحسر في ترداد ما كان من الفتاوي والأنظار، ويجمد دون مجال الكشف عن مقاصد الشارع في شرعه مما هو مجاف للشرع نفسه، يقول الشاطبي: "واستقرينا من الشريعة ألها وضعت لمصالح العباد، استقراء لا ينازع فيه الرازي ولا غيره فإن الله تعالى يقول في بعثة الرسل: ﴿ رُسُلاً مُبَشِّرينَ وَمُنْذِرينَ لِئَلَّا يَكُونَ للنَّاسِ عَلَى الله حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُل ﴿ (النساء: ١٦٥) " ( ) . ويقول ابن القيم: "وبالجملة فالقرآن من أوله إلى آخره صريح في ترتيب الجزاء بالخير والشرّ، والأحكام الكونية والأمرية، على الأسباب، بل ترتب أحكام الدنيا والآحرة ومصالحهما على الأسباب والأعمال، ومَن تفقه في هذه المسألة وتأملها حق التأمل، انتفع بما غاية النفع و لم يتَّكل على القدر، جهلا منــه وعجزا وتفريطا وإضاعة، فيكونَ توكُّله عجزا، وعجزه تـوكّلا، بل الفقيه كل الفقـه الذي يردّ القدر بالقدر، بل لا يمكن للإنسان أن يعيش إلا بذلك" ويقول: "وقد رتب سبحانه حصول الخيرات في الدنيا والآخرة، وحصول الشرور في الدنيا والآخرة في كتابه على الأعمال، ترتيبا للجزاء على الشرط والمعلول على العلة والسبب على المسبب، وهذا في القرآن يزيد على الألف موضع "١٠٠٠.

وهذا السبب العقيدي كان من شأن الوعي به وتحاوزه أن يوسع آفاق الأمة ومداركها ويجنبها الوقوع في نكبات كثيرة، سياسية واجتماعية واقتصادية.

Y-السبب التصوري: سادت في العالم الإسلامي، خلال العصور الأخيرة تصورات سلبية حادت بالمسلمين خاصتهم وعامتهم عن المشاركة الإيجابية في حل مشاكل مجتمعاقم، وحادت هم عن التبني المتبادل لهموم بعضهم البعض من خلال قيام كل حسب قدرته بالفروض الكفائية، وتفلتت من وعيهم الجماعي ومن بنائهم التصوري بعض أهم سمات هذا الدين وعلى رأسها الواقعية. فالإسلام دين واقعي، تتجلى واقعيته في تصوراته للإنسان

والكون والحياة، وتتجلى في تشريعاته. فالإسلام ينصّ على أن القدرة هي حد التشريع الذي يقف عنده، فلا يتحرك إلا معها، فإذا وقفت القدرة وقف التشريع حيث هو، لا يتقدم ولا يتأخر؛ يقول تعالى: ﴿لاَ يُكلّفُ اللهُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا ﴿البَرْةَ: ٢٨٨، ويقول يقول تعالى: ﴿فَاتَّقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴿النعابى: ٢١). فليس همة ضيق على الإنسان في التشريع، بل هو المجال الواسع الذي يجعله يتحرك براحة وحرية، فإذا ضاق عليه حكم وسعه آخر. فهنالك قاعدة "نفي الحرج": ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴿(الحج: ٨٧)، وقاعدة "الأمر وقاعدة "الأمر وقاعدة "الأمر أن الضرر يزال" وقاعدة "لا ضرر و لا ضرار" وقاعدة "الأمر من أذهان المسلمين اختفت في تقعيدات علماء العصور المتأخرة، فاختفت من واقعهم حركية الإسلام المعهودة و نبضه المألوف. ان استبطان هذه السمات هو الذي يقد ح زند حركة المجتمع المسلم بمنحه لأفراده هذه الأسس التصورية الرافعة لكوابح الكسب النافع.

٣-السبب الفقهي: إن تدبير وتنظيم الاضطلاع المبرئ للذمـة بالواجبات الكفائية في كافة جوانـب الحياة العامة، من وظائف مؤسسة الإمامة العظمي، فهي القائمة على تقديرها وتنسيقها وتدبيرها. وعلى "النظر الكلى في كفاية أهم الأشغال" كما قال الإمام الجويني في الغياثي بعد ذكره مهام مؤسسة الإمامة العظمي (٩). فإلى الإمامة العظمي إذن يعود تقدير الفروض الكفائية وتنسيقها وتدبيرها والنظر الكلي في كفاية أهم الأشغال، ولكن هـــذا لا يعني بحال تبرئة ذمة المواطنين من القيام بواجباقم في هذا الصدد. وهو ما قرره إمام الحرمين بقوله: "ومما يجب الإحاطة به أن معظم فروض الكفاية مما لا تتخصص بإقامتها الأئمة بل يجب على كافة أهل الإمكان أن لا يغفلوه ولا يغفلوا عنه. وإن ارتفع إلى الإمام أن قوما يعطلون فرضا من فروض الكفايات زجرهم وحملهم على القيام بــه"٥٠٠، إلى أن يقول: "والدنيا بحذافيرها لا تعدل تضرر فقير من فقراء المسلمين في ضر، فإن انتهى نظر الإمام إليهم رمَّ ما استرمّ من أحوالهم، فإن لم يبلغهم نظر الإمام وجب على ذوي اليسار والاقتدار البدار إلى دفع الضِّرار عنهم، وإن ضاع فقير بين ظهراني موسرين حرجوا من عند آخرهم وباؤوا بأعظم المآثم وكان الله طليبهم وحسيبهم. وقد قال رسول الله ﷺ: "من كان يومن بالله واليوم الآخر، فلا يبيتنّ ليلةً شبعانَ وحاره طاو"(١١٠). وإذا كان تجهيز الموتى من فروض الكفايات، فحفظ مهج الأحياء وتدارك حُشاشة الفقراء أتم وأهم"(١٠٠).

ولتحقيق هذه المقاصد مضى إجماع علماء المسلمين على وحوب إقامة الإمامة العظمي حفاظا على حقوق الأمة المرتمنة بالقيام بالواحبات الكفائية على وجه الكفاية، ولولا الإمامة وكما قال العزبن عبد السلام رحمه الله "لفاتت المصالح الشاملة وتحققت المفاسيد العامة واستولى القويّ على الضعيف"(١٠٠). ولم يشذ وللإمام الجويني رحمه الله في الغياثي مثل هذا القول(١٠٠)، ولم يشذ عن هذا الإجماع إلا النحدات من الخوارج والأصم من المعتزلة كما روى ذلك الإمام القرطبي المالكي.(١٠٠)

غيير أن انحرافا عن هذه المقاصد قد وقع منذ وقت مبكر، فقد أتت على الأمة أحيان من الدهر طغى فيها على الانشخال بالاضطلاع بالفروض الكفائية وتنظيمها، وبالمجتمع وقضاياه، اشتغال بالنزاعات والثورات، والثورات المضادّة، وبالتمكين للــدول القائمة على أنقاض دول، وتتبـع بقايا وحذور الدول المسقطة، كما سُلِّجل انزلاق في وهاد مشاريع وهمية، كسقوط دولــة المأمون في فخ فتنة حلق القــرآن، وغيرها من الفتن، وما أعقب ذلك من انفصامات عدة في جسم الدولة، وأعاق جزئيا التطور الطبيعي لكسب الأمة الفقهي، والعلمي التنزيلي في هذه الاتجاهات. فلم يُشحذ فقه المجتمع، ويبرد بالمناظرات والحوارات والرسائل، شان فقه الأفراد (فقه العبادات بشكل خاص)، إذ لم يكن همّ التنظير للحياة في المجتمع والاضطلاع بالفروض الكفائية، وهمّ استنباط الأحكام الخاصة بذلك همّ جمهور الفقهاء، ولم يتوجــه إلى ذلك إلا بعض الناهين منهم، مما يفســر ندرة ما يتداول من العناوين في هـذا المضمار، حتى بين خاصة العلماء، كالأحكام السلطانية للماوردي، والسياسة الشرعية لابن تيمية، والطرق الحكَمية في السياسة الشرعية لتلميذه ابن القيم، وسلوك المالك في تدبير الممالك، لابن أبي الربيع، وما دبِّجه ابن خلدون في مقدمته. وغير ذلك قليل.

مما يقتضي احتهادا مستأنفا تنخرط فيه بوظيفية كلَّ المؤسسات البحثية المعنية من مقترب تنظيم الواجبات الكفائية تحت قيادة مؤسسة الإمامة العظمي، وهو مقترب يمنح -كما تقدم- مدخلا نسقيا للشأن العام ويمكن من القيام بهندسة احتماعية راشدة.

\$ - الصدمة الحضارية: لقد نشطت المجتمعات المسلمة أفرادا ومؤسسات - عبر التاريخ - لإقامة الواجبات الكفائية وأبدعت في ذلك، تشهد بذلك أوقاف المسلمين في تنوعها وإبداعيتها، وكذا التدبيرات السلطانية والمخزنية في الموانئ والثغور، وتسبيلُ السبل

وبناءُ المرافق، وحفظُ الأمن وإقامة المعاهد العلمية، وغير ذلك من الوظائف كثير، مما يؤشر على النبض الذي كان في المجتمعات المسلمة، وقد واكب هذه الأعمال جهود تقعيدية وتنظيرات علمية رائعة، لا يزال جلها -للأسف- ثاويا في بطون السجلات والدفاتر المخزنية والكنانيش الوقفية، وتحتاج إلى استخراج وترتيب ودراسة حتى لا نقسو حضاريا على أحيالنا السالفة بسبب عدم التعرف على جهودهم في هذه المجالات، وهذا يحتاج إلى تجسير معرفي -تصالحي- بين أحيال علماء الأمة، خصوصا بين أحيال ما قبل الاستعمار وما بعده من العلماء والباحثين، وهو تجسير لا يمكن أن يتم إلا بالوقوف على احتهاداقم وعلى شدّة الصدمة التي ما كانت تغني عنها هذه الاجتهادات في ما مهد للاستعمار من فترات فأثمر ما أسماه مالك بن نبي رحمه الله "القابلية للاستعمار". يقول المؤرخ المنصف (Marshal Hodgson) في كتابه القيم:

يقول المؤرخ المنصف (Marshal Hodgson) في كتابه القيم: "التفكير المستأنف في تاريخ العالم": "إلى حدود القرن السابع عشر من حقبتنا التاريخية هذه، كانت المجتمعات المرتبطة بالديانة الإسلامية أغنى المجتمعات في الشق الأفرو (أورو) آسيوي من العالم، وكانت الأكثر تأثيرا على المجتمعات الأحرى، وقد كان ذلك في حزء منه بسبب موقعها الجغرافي المركزي، ولكن كان ذلك أيضا بسبب أنه كانت تظهر فيها وبفعالية ضغوط ثقافية مدنية لا تقليدية نزاعة نحو المساواة. لقد أضحت ثقافة العالم الإسلامي مقياسا للتقدم العالمي لشعوب كثيرة وهي تندمج في سياسيا مرنا للأعداد المتصاعدة مسن المتحضرين الأصلاء. لقد كانت المجتمعات الإسلامية تبرهن على إبداعية مستدامة وعلى كانت المجتمعات الإسلامية تبرهن على إبداعية مستدامة وعلى بلغنا العصر الحديث، حيث انقطع هذا التطور ليس بسبب الهيار داخلي، ولكن أساسا بسبب أحداث خارجية غير مسبوقة"(١٠).

ويقصد هذه "الأحداث الخارجية غير المسبوقة" الطفرات العلمية التي انطلقت في الغرب، وهي طفرات قد فَرضت على العالم -آنذاك- إيقاعا حديدا لم يكن عنده بمألوف.. إيقاع لم يواكبه الكسب السياسي والاجتماعي والعلمي الممكن من مجاراته ومن الفعل الحضاري ضمن شروطه.

وبيْن أيدينا نص نفيس معبر التقط فيه المؤرخ عبد الرحمن الجبرتي المتوفى سنة ١٢٤٠هـ/١٨٢٥م ببراءة وأمانة، هذه اللحظة الحضارية بالذات، حين كلامه عن حملة نابليون في مصر،

قال ضمن أحداث سنة ١٢١٣هـ: "أحدثوا على التل المعروف بتل العقارب بالناصرية أبنية وكرانك وأبراجا، ووضعوا فيها عُدّة من آلات الحرب، وأفردوا للمدبّرين (أي العلماء القائمين على التجارب) حارة الناصرية. وإذا حضر إليهم بعض المسلمين ممن يريدون الفرجة لا يمنعونه الدخـول إلى أعز أماكنهم، ويتلقونه بالبشاشـة والضحك. ومن أغرب ما رأيتـه في ذلك المكان أن بعضهم قد أخذ زجاجة من الزجاجات الموضوع فيها بعض المياه المستخرجة، فصب منها شيئا في كأس، ثم صبّ عليها شيئا من زجاجة أخرى فَعَلا الماء وصعد دخان ملون، حتى انقطع وجفّ ما في الكأس، وصار حجرا أصفر، فأخذناه بأيدينا ونظرناه. ثم فعل ذلك بمياه أحرى فجمد حجرا أزرق، وبأحرى فجمد حجرا ياقوتيا. وأخذ مرة شيئا قليلا من غبار أبيض ووضعه على السندال، وضربه بالمطرقة بلطف، فخرج له صوت هائل كصوت القرابانة، انزعجنا منه فضحكوا منّا. وأداروا زجاجة فتولّد من حركتها شرر يطير بملاقاة أدني شيء كثيف، ويظهر له صوت وطقطقة، وإذا لمس شـخص ولو خيطا لطيفا متصلا بها، ولمس آخرُ الزجاجة الدائرة، أو ما قرب منها بيده الأخرى، ارتج بدنه وارتعد حسمه وطقطقت عظام أكتافه وسواعده في الحال برجّة سريعة. ومن لمس هذا اللامس أو شيئا من ثيابه متصلا به حصل له ذلك، ولو كانوا ألفا أو أكثر. ولهم فيه أحوال وتراكيب غريبة ينتج منها نتائج لا يسعها عقول أمثالنا"١٠٠٠.

"لا يسعها عقول أمثالنا" إلها عبارة قصيرة، ولكنها مشحونة بالدلالات، تعبّر عن شدة الصدمة وعن التسليم النفسي الذي تلاها، وعند علية القوم. فعبد الرحمن الجبري في تلك اللحظة التاريخية كان من خاصة العلماء، يمعني أن التوتر الحضاري قد فقد بسبب هذه الصدمة قبل أن يعقبه التماسك في الأمة وفي علمائها، بسبب هذه الصدمة قبل أن يعقبه التماسك في الأمة وفي علمائها، كانت هذه حالة عامة في المشرق والمغرب، وذلك بفقد العزم على فهم الظواهر المحيطة "وهذا ما لا تدركه عقول أمثالنا"، وإذا فقد هذا العزم على فهم الظواهر المحيطة فقد تم الوقوع في البكم فقد هذا العزم على فهم الظواهر المحيطة فقد تم الوقوع في البكم فقد الكلام عن قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَجُلَيْنِ أَحَدُهُما أَبْكُمُ لاَ يَقْدُرُ عَلَى شَيْء وَهُو كَلّ عَلَى مَوْلاًهُ أَيْنَما يُوجّهُهُ لاَ يَأْتِ بِنَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِي هُو وَمَنْ للهم والتفهيم، والبكم مقدمة الكلالة أي الثقل وفقدان الإرادة الفهم والتفهيم، والبكم مقدمة الكلالة أي الثقل وفقدان الإرادة

﴿ وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْ لا هُ ﴾. والكلالة مقترنة بالبكم تؤدي لا محالة إلى العجز ﴿أَيْنَمَا يُوَجَّهُهُ لاَ يَأْتِ بِخَيْرٍ ﴾ فلا غرو أن لا يســـتفاد ضمن شروط نفسية كهذه من الثروات المعرفية التي تمتلكها الأمة في بلورة مناهج التفهم وتحقيقات المناطات وتنقيحاتما توصلا إلى مناهج الصياغة التنزيلية لتناول هذه المستجدات وتبيّن ما يجب إزاءها من واحبات، وهذه الحالة الثانية هي المقصودة في قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صرَاط مُسْتَقيم ﴾. غير أن هذه الصدمة الحضارية بفضل الله كانت صدمة أعقبها ما تماسك فنهوضٌ فغذٌ للسير، وها هم أبناء الأمة وبناها اليوم بعد قرنين ونيف (٢٠٩ سنة) من هذه الظرفية التي احتازتها الأمة وعبّر عنها ببراءة ووضوح وأمانة الشيخُ الجبرتي رحمه الله -وما قرنان ونيف في الزمن الحضاري؟!- وها هم منغمرون بدافع من الشعور بالواجب أشدّ ما يكون الانغمار في أحدث العلوم، داخل الأوطان وخارجها، لا يرددون عبارات الصدمة وإنما يرددون -بحمد الله- عبارات التنافسية البناءة، ولم يكن خلال هذه الرحلة كلُّها كالشعور بالواجب زاد يحمل المكلفين على البذل والمثابرة.

فهذه جملة أسباب نرى ألها كانت خلال هذا الزمن الوجيز حضاريا وراء ما كان من ارتخاء حضاري وقلة في الفاعلية. وإننا لنرقب بارتياح كبير مؤشرات الوعي العام بما في الأمة، مما يبشر بغد أحسن عاقبة وأيسر مآلا. والله المستعان.

(\*) الأمين العام للرابطة المحمدية للعلماء / المغرب.

#### الهوامش

(١) الموافقات، للشاطبي، ٢١/٢.

(٢) إحياء علوم الدين، للغزالي، ٣٢/٤.

(T) الموافقات، للشاطبي، ٤/٤ ١-٥٥١.

(1) الموافقات، للشاطبي، ٢/٥/٢.

(°) مدارج السالكين، لابن القيم، ١/٥٧٦.

<sup>(٦)</sup> الموافقات، للشاطبي، ٢/٦-٧.

(٧) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، لابن القيم، ص١٠.

(^) الجواب الكافي، لابن القيم، ص ١٨٨.

(٩) الغياثي، للجويني، ص ٩٤١.

(١٠) الغياثي، للجويني، ص ١٥٥-١٥٦.

(١١) الأدب المفرد، للبخاري، ص ٤٦.

(۱۲) الغياثي، للجويني، ص ۱۷۳–۱۷٤.

(١٣) قواعد الإمام في مصالح الأنام، للعز بن عبد السلام، ص ٥٨.

(١٤) غياث الأمم في التياث الظلم، للجويني، ص ٢٤.

(١٥) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ٢٦٥/١.

(16) Marshal Hodgson, Rethinking World History, pp. 97.

(۱۷) عجائب الآثار، لعبد الرحمن الجبرتي، حوادث سنة ١٢١٣هـ.

عنده الإنسان ما يرفده ويجد كل حظيم من بني الإنسان ما يرفده ويجد كل حظيم من بني الإنسان ما يرفده ويجد كل حظيم من بني الإنسان ما يرفده وأشد ويفده ويفده و يفده في معرف منه تتضوأ ، وكل فكر إلى چائب فكره عقيم و وأشد النيرات تأثقا إلى چائب أنواره ليل دامس ، وكل نظر إلى جانب نظره قاصر ، وكل شعور إلى جائب شعوره حسير.

# التكويي الأبي المبياع

﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ السَّمَاءِ فَظُلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ الحِينَا السَّمَاءِ فَظُلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ الحِينَا السَّمَاءِ فَظُلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ المَّاسَمَاءِ فَظُلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ المَّاسَمَاءِ فَطُلُوا فِيهِ مِنْ السَّمَاءِ فَطُلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ المَّاسَمَاءِ فَطُلُوا فِيهِ مِنْ السَّمَاءِ فَلَهُ إِلَيْهِمْ مِنْ السَّمَاءِ فَطُلُوا فِيهِ مِنْ السَّمَاءِ فَطُلُوا فِيهِ مِنْ السَّمَاءِ فَلَا لَهُ إِلَيْهِمْ مِنْ السَّمَاءِ فَلَاللَّوْا فِيهِ مِنْ السَّمَاءِ فَلَاللَّهُ اللَّهِ فَاللَّهُ اللَّهِ فَيْ السَّمَاءِ فَلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ فَيْ أَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الل

🚳 أ.د. زغلول النجار\* 🍪

على الرغم من كون "لو" حرف امتناع لامتناع، وكون هاتـــين الآيتين الكريمتين قد وردتا في مقام التشـــبيه والتصوير لحال المكابريـــن من الكفار

والمشركين وعنادهم وصلفهم، إلا أن صياغتهما قد جاءت -كما تجيء صياغة كل آيات القرآن الكريم- على قدر مذهل من

الدقة العلمية والشمول للحقيقة الكونية والكمال المطلق مما يشهد بأن القرآن الكريم هــو كلام الله الخالق الذي أبدع هذا الكون بعلمه وحكمته وقدرته.

وأحاول في هذا المقال عرض عدد مما استطعت إدراكه من ملامح الإعجاز العلمي في هاتين الآيتين الكريمتين على النحو التالي:

#### السماء بناء محكم

وقد ورد في قول الحق وَ الله الله الله وكور و السّماء الله عهد مما يؤكد أن السماء ليست فراغا كما كان يعتقد الناس إلى عهد قريب، حتى ثبت لنا ألها بنيان محكم، يتعذر دخوله إلا عن طريق أبواب تفتح للداخل فيه. والسماء لغة، هي كل ما علاك فأظلك. واصطلاحاً، هي ذلك العالم العلوي الذي نراه فوق رؤوسنا بكل ما فيه من أجرام، وعلمياً، هي كل ما يحيط بالأرض من مختلف صور المادة والطاقة بدءا من غلافها الغازي وانتهاء بحدود الكون، والذي أدرك العلماء منه مساحة يبلغ قطرها ٢٤ ألف مليون سنة ضوئية على الأقل.

وقد ثبت مؤخرا أن السماء مليئة بمختلف صور المادة والطاقة التي انتشرت بعد انفجار الجرم الكوبي الأول -والذي كان يضم كل مادة الكون، ومختلف صـور الطاقة المنبثة في أرجائه اليوم-وذلك عند تحوله من مرحلة "الرتق" إلى مرحلة "الفتق" كما يصفهما القرآن الكريم. وعند ذلك تحولت مادته ومختلف صور الطاقة المخزونة فيه إلى سحابة هائلة من الدحان ملأت فسحة الكون، ثم أحذت في التبرد والتكثف بالتدريج حتى وصلت إلى حالة من التوازن الحراري بين جسيمات المادة وفوتونات الطاقة. وهنا تشكلت بعض نوى الإيدروجين المزدوج (الديوتريوم)، وتبع ذلك تخلق النوى الذرية لأحف عنصرين معروفين لنا وهما الأيدرو جين والهيليوم، ثم تخلق نسبب ضئيلة من العناصر الأثقل وزنا. وبواسطة دوامات الطاقة التي انتشرت في سحابة الدخان التي ملأت أرجاء الكون تشكلت السدم، في سلسلة من العمليات المنضبطة حتى تصل إلى مرحلة الاندماج النووي التي تكوّن النجوم. ومن أشالاء النجوم تكونت الكواكب والكويكبات والأقمار والمذنبات والشهب والنيازك والأشعات الكونية التي تملأ فسحة الكون بأشكالها المتعددة، وغير ذلك مما لا نعلم من أسرار هذا الوجود.

ولقد كان السبب الرئيسي لتصور أن الكون فراغ تام هو التناقص التدريجي لضغط الغلاف الغازي للأرض مع الارتفاع عن سطحها حتى لا يكاد يدرك بعد ألف كم فوق سطح البحر. ومن أسباب زيادة كثافة الغلاف الغازي للأرض بالقرب من سطحها هو انطلاق كميات هائلة من بخار الماء وغازات عديدة أغلبها أكاسيد الكربون والنتروجين. وقد اختلطت تلك الغازات الأرضية بالسحابة الغازية الكونية، وساعدت جاذبية الأرض على

الاحتفاظ بالغلاف الغازي للأرض بكثافته التي تتناقص باستمرار بالبعد عنها، حتى تتساوى مع كثافة الغلالة الغازية الأولية التي تملأ أرجاء الكون وتندمج فيها.

## قانون بقاء التحرك الزاوي

لقــد وصفت الآية الحركة في الســماء بالعــروج: ﴿فَظُلُّوا فيه يَعْرُجُونَ﴾، والعروج لغةً هو: سير الجسم في خط منعطف منحن، وقد ثبت علميا أن حركة الأجسام في الكون لا يمكن أن تكون في خطوط مستقيمة، بل لابد لها من الانحناء نظرا لانتشار المادة والطاقة في كل الكون، وتأثير كل من جاذبية المادة والمجالات المغناطيسية للطاقة على حركة الأحسام في الكون. وحيى الأشعةُ الكونية على تناهى دقائقها في الصغر إذا عبرت خطوط أيّ مجال مغناطيسي فإن هذا المجال يُحني مسار الشعاع بزاوية قائمة على مساره. فانتشار كل من المادة والطاقة في الكون عبر عملية الفتق وما صاحبها من انفجار عظيم كانت من أسباب تكوره، وكذلك كان انتشار قوى الجاذبية في أرجاء الكون من أسباب تكور كل أحرامه، وكان التوازن الدقيق الذي أوجده الخالق العظيم بين كل من قوى الجاذبية والقوى الدافعة الناتجة عن عملية الفتق هو الذي حدد المدارات التي تتحرك فيها كل أجرام السماء، والسرعات التي تجري بما في تلك المدارات والتي يدور بها كل منها حول محوره.

فعند انفجار الجرم الكوني الأول انطلق كل ما كان به من مخزون المادة والطاقة بالقوة الدافعة الناتجة عن ذلك الانفجار العظيم (عملية الفتق)، والتي أكسبت كل صور المادة والطاقة المنطلقة إلى فسحة الكون طاقة حركة هائلة، وجعلتها بذلك واقعة تحت تأثير قوتين متعارضتين هما: قوة التجاذب الرابطة بينها، والقوة الطاردة الناتجة عن ذلك الانفجار الكوني. وبفضل التوازنُ الدقيق بين هاتين القوتين المتعارضتين هو الذي يحفظ أحرام السماء في مداراتها، ويجعلها تتحرك فيها حركة دائرية بخطوط منحنية باستمرار، كما جعلها تدور حول محاورها بسرعات محددة.

ودوران الأجرام السماوية حول محاورها وفي مداراتها تخضع لقانون يعرف باسم "قانون بقاء التحرك الراوي" أو "قانون العروج". وينص هذا القانون على أن كمية التحرك الزاوي لأي حرم سماوي تقدر على أساس نسبة سرعة دورانه حول محوره

إلى نصف قطره على محور الدوران، وتبقى كمية التحرك الزاوي تلك محفوظة في حالة انعدام مؤثرات أخرى، ولكن إذا تعرض الجرم السماوي إلى مؤثرات خارجية أو داخلية فإنه سرعان ما يكيف حركته الزاوية في ضوء التغيرات الطارئة.

وبمثل عملية نشاة الكون تماما وبالقوانين التي تحكم دوران أجرامه حول محاورها، وفي مدارات لكل منها حول جرم أكبر منه تتم عملية إطلاق الأقصار الصنعية ومراكب الفضاء مسن الأرض إلى مدارات محددة حولها، أو حول أي من أجرام محموعتنا الشمسية، أو حتى إلى خارج حدود المجموعة الشمسية، وذلك بواسطة قوى دافعة كبيرة تعينها على الإفلات من جاذبية الأرض، من مثل صواريخ دافعة تتزايد سرعتها بالجسم المراد دفعه إلى قدر معين من السرعة. ولما كانت الجاذبية الأرضية تتناقص بزيادة الارتفاع عن سطح الأرض، فإن سرعة الجسم المرفوع إلى الفضاء تتغير بتغير ارتفاعه فوق سطح ذلك الكوكب، وبضبط المعلاقة بين قوة جذب الأرض للجسم المنطلق منها إلى الفضاء والقوة الدافعة لذلك الجسم حول الأرض، أو حول غيرها من أجرام الذي يدور فيه الجسم حول الأرض، أو حول غيرها من أجرام المجموعة الشمسية أو حتى إرساله إلى خارج المجموعة الشمسية أما، ليدخل في أسر حرم أكبر يدور في فلكه.

وأقل سرعة يمكن التغلب بما على الجاذبية الأرضية في إطلاق حرم من فوق سطحها إلى فسحة الكون تسمى باسم "سرعة الإفلات من الجاذبية الأرضية"، وحركة أي حسم مندفع من الأرض إلى السماء لابد وأن تكون في خطوط منحنية، وذلك تأثرا بكل من الجاذبية الأرضية، والقوة الدافعة له إلى السماء، وكلتاهما تعتمد على كتلة الجسم المتحرك، وعندما تتكافأ هاتان القوتان المتعارضتان يبدأ الجسم في الدوران في مدار حول الأرض مدفوعا بسرعة أفقية تعرف باسم "سرعة التحرك الزاوي" أو "سرعة العروج". ولولا معرفة حقيقة عروج الأجسام في السماء لما تمكن الإنسان من إطلاق الأقمار الصنعية، ولا استطاع ريادة الفضاء، فقد أصبح من الثابت أن كل جرم متحرك في السماء -مهما كانت كتلته- محكوم بكل من القوى الدافعة له وبالجاذبية مما يضطره إلى التحرك في خط منحن يمثل محصلة كل من قوى الجذب والطرد المؤثرة فيه، وهذا ما يصفه القرآن الكريم بالعروج، وهو وصف التزم به هذا الكتاب الخالد في وصفه لحركة الأجسام في السماء في آيات متفرقات، وذلك قبل ألف وأربعمائة سنة من

اكتشاف الإنسان لتلك الحقيقة الكونية المبهرة على النحو التالي:

• ﴿ وَلَـوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِ مْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلَّوا فِيهِ
يَعْرُجُونَ ﴾ (الحر: ١٤).

﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ
 كَانَ مقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَة ممَّا تَعُدُّونَ ﴿ (السحدة: ٥).

﴿ وَلَوْ لاَ أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَنِ
 لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِنْ فَضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾ (الزحرف:٣٣).

﴿مِنَ اللهِ ذِي الْمَعَارِجِ ۞ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (المعارج: ٤-٥).

#### ظلمة الكون

وقد وردت في قول الحق الله القالوا إنّما سُكّرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ﴿ وَمعني ﴿ سُكّرَتْ أَبْصَارُنَا ﴾ أغلقت عيوننا وسدت، أو غشيت وغطيت لتمنع من الإبصار، وحينئذ لا يرى الإنسان إلا الظلام. ويعجب الإنسان لهذا التشبيه القرآني المعجز الذي يمثل حقيقة كونية لم يعرفها الإنسان إلا بعد نجاحه في ريادة الفضاء حين فوجئ بحقيقة أن الكون يغشاه الظلام الدامس في غالبية أجزائه، وأن حزام النهار في نصف الكرة الأرضية المواحه للشمس لا يتعدى سمكه ٢٠٠ كم فوق مستوى الأرضية المواحه للشمس لا يتعدى سمكه ٢٠٠ كم فوق مستوى شيطح البحر، وإذا ارتفع الإنسان فوق ذلك فإنه يرى الشمس قرصا أزرق في صفحة سوداء حالكة السواد، لا يقطع حلوكة سوادها إلا بعض البقع الباهنة الضوء في مواقع للنجوم.

وإذا كان الجزء الذي يتجلى فيه النهار على الأرض محدودا في طوله وعرضه بنصف مساحة الكرة الأرضية، وفي سمكه بـ ٢٠٠ كم، وكان في حركة دائبة مرتبطة بدوران الأرض حول محورها أمام الشمس، وكانت المسافة بين الأرض والشمس في حدود ١٥٠ مليون كم، وكان نصف قطر الجزء المدرك من الكون يقدر بـ ١٢٠ بليون سنة ضوئية، اتضحت لنا ضآلة سمك الطبقة التي يعمها نور النهار، وعدم استقرارها لانتقالها باستمرار من نقطة إلى أخرى على سطح الأرض مع دوران الأرض حول محورها، واتضح لنا أن تلك الطبقة الرقيقة تحجب عنا ظلام الكون، خارج حدود أرضنا ونحن في وضح النهار، فإذا حن الليل انسلخ منه حدود أرضنا ونحن في وضح النهار، فإذا حن الليل انسلخ منه

النهار، واتصلت ظلمة ليلنا بظلمة الكون، وتحركت تلك الطبقة الرقيقة من النور لتفصل نصف الأرض المقابل عن تلك الظلمة الشاملة التي تعم الكون كله.

وأما تجلي النهار على الجزء السفلي من الغلاف الغازي للأرض له بهذا اللون الأبيض المبهج فهو نعمة كبرى من نعم الله على العباد. وتُفسَّر بأن الهواء في هذا الجزء من الغلاف الغازي للأرض له كثافة عالية نسبيا، وأن كثافته تتناقص بالارتفاع حتى لا تكاد تدرك، وأنه مشبع ببخار الماء وبهباءات الغبار التي تثيرها الرياح من فوق سطح الأرض فتعلق بالهواء، وتقوم كل من جزيئات المواء الكثيف نسبيا، وجزيئات بخار الماء، والجسيمات الدقيقة من الغبار بالعديد من عمليات تشتيت ضوء الشمس وعكسه عتى يظهر باللون الأبيض الذي يميز النهار كظاهرة نورانية مقصورة على النطاق الأسفل من الغلاف الغازي للأرض في نصفها المواحه للشمس. وبعد تجاوز ٢٠٠ كم فوق سطح البحر نصفها المواء في التخلخل لتضاؤل تركيزه، وقلة كثافته باستمرار مع الارتفاع ولندرة كل من بخار الماء وحسيمات الغبار فيه لأن نسبها تتضاءل كذلك بالارتفاع حتى تكاد تتلاشي.

فسبحان الذي أخبرنا بهذه الحقيقة الكونية قبل اكتشاف الإنسان لها بألف وأربعمائه سنة، فشبه الذي يعرج في السماء بمن سكر بصره فلم يعد يرى غير ظلام الكون الشامل، أو بمن أعتراه شيء من السحر فلم يعد يدرك شيئا مما حواليه، وكلا التشبيهين تعبير دقيق عما أصاب رواد الفضاء الأوائل حين عَبروا نطاق النهار إلى ظلمة الكون فنطقوا بما يكاد أن يكون تعبير الآية القرآنية دون علم بها: ﴿إِنَّمَا سُكِرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ﴾.

## باطن الشمس مظلم

نأتي إلى قول تعالى: ﴿فَظُلُوا فِيهِ يَعْرُجُ ونَ ﴾. فالتعبير اللغوي ل قرطًلُوا ﴾ يشير إلى عموم الإطلام وشموله و ديمومته بعد تجاوز طبقة النهار إلى نهاية الكون. ومن الأمور التي تؤكد ظلمة الكون الشاملة أن باطن الشمس مظلم تماما على الرغم من أن درجات الحرارة فيه تصل إلى خمسة عشر مليون درجة مئوية أو يزيد، وذلك لأنه لا ينتج فيه سوى الإشعاعات غير المرئية من مثل أشعة حاما، والأشعات فوق البنفسجية والسينية. أما ضوء الشمس فلا يصدر إلا عن نطاقها الخارجي فقط والذي يعرف باسم "النطاق المضيء". ويؤكد هذا المعني قسم الحق الله قسم وهو الغين عن القسم المناهيء".

بالنهار إذ يجلى الشمس أي يكشفها ويوضحها فيقول عَلَيَّا: ﴿ وَالشَّــمْسِ وَضُحَاهَا ﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا تَلاَهَا ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهَا ، وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا ﴾ والشمس: ١-٤) أي إن النهار هو الذي يجعل الشمس واضحة جلية لأحاسيس المشاهدين لها من سكان الأرض. وكذلك في إشارة الآيتين الكريمتين إلى الرقة الشديدة لغلالة النهار وذلك في قول الحق على: ﴿وَلَوْ فَتَحْنَا. لَقَالُوا. ﴾ بمعنى أن القول بتسكير العيون وظلمة الكون الشاملة تتم بمجرد العروج لفترة قصيرة في السماء، ثم تظل تلك الظلمة إلى نحاية الكون، وهنا تتضح روعة التشبيه القرآني في مقام آخر يقول فيه الحق ١١٠٠٠ ﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلِخُ منهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلَمُونَ ﴾ (بس:٣٧)، حيث شبه انحسار طبقة النهار البالغة الرقة من ظلمة كل من ليل الأرض وليل السماء بسلخ جلد الذبيحة الرقيق عن كامل بدنها، مما يؤكد أن الظلام هو الأصل في الكون، وأن النهار ليس إلا ظاهرة نورانية عارضة رقيقة جدا، لا تظهر إلا في الطبقات الدنيا من الغلاف الغازي للأرض، وفي نصفها المواجه للشمس في دورة الأرض حول نفسها أمام ذلك النجم، وبتلك الدورة ينسلخ النهار تدريجيا من ظلمة كل من ليل الأرض وحلكة السماء كما ينسلخ جلد الذبيحة عن حسدها.

وفي تأكيد ظلمة السماء يقرر القرآن الكريم في مقام آخر قول الحق: ﴿ أَأَنْتُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَاهَا ﴿ رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا ﴾ والضمير في وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا ﴿ (النازعات:٢٧-٢٩) والضمير في ﴿ أَغْطَشَ لَيْلَهَا ﴾ عائد على السماء، يمعني أن الله تعالى قد جعل ليل السماء حالك السواد من شدة إظلامه، فهو دائم الإظلام، فيصفه ربنا في الله بقوله: ﴿ وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا ﴾ أي أظهر ضوء شمس السماء لأحاسيس المشاهدين لها من سكان الأرض بالنور والدفء معا في أثناء لهار الأرض، والضحى هو صدر النهار حين ترتفع الشمس ويظهر ضوؤها حليا للناس، بينما يبقى معظم الكون غارقا في ظلمة السماء.

<sup>(\*)</sup> أســـتاذ علوم الأرض ورئيس لجنة الإعجاز العلمي بالمجلس الأعلى للشــؤون الإسلامية / مصر.

# قلب نبض بالحب الإلهي بونس أمرة

ونظرته إلى الإنسان

🐵 أ.د. الصفصافي أحمد القطوري\* 🎡

عاش يونس أمره ما ينوف على سبعين سنة. وهذه المدة وافقت السنوات الأخيرة من القرن الثالث عشر، فترة القلاقل والاضطرابات في حياة الأناضول وتاريخه.

كانت الهجمات المغولية الكاسحة والمتتالية تهدم وتحطم النظم القائمة، والإمبراطورية السلجوقية في النيزع الأخير تتهاوى داخليا وخارجيا. القلاقل والعصيان يشمل كل عشائر الترك والتركمان على حد سواء. بصيص الأمل وشعاع النجاة يتركز فيما أبداه العلماء والمتصوفة والدراويش الذين كانوا بين الجموع البشرية الوافدة من أواسط آسيا أمام الجحافل المغولية، بحثا عن الاستقرار في الأناضول والرغبة في النجاة. وإبان هذا العصر المتلاطم بتيارات الفكر المتصارع، والذي تسوده القوة والقنص والسلب والطمع، كان المسرح مهيأ لظهور بطل. ولكنه بطل من نوع حديد، بطل يسعى للاستقرار والتوطن، بطل يسعى لامتلاك مفردات حضارية حديدة تتواءم مع العصر، حضارة الزرع والنماء. في هذه الأجواء سطع شمس الشاعر يونس أمره.

يونس أمره، شاعر شعبي وصوفي. لا نعرف بالضبط



تاريخ ميلاده، وإن كانت وفاته سينة (٧٢٠هـ/١٣٢١م) عن عمر ناهز السيبعين. ووفقا لآخر ما وصل إليه الباحثون الأتراك، فإن يونس أمره ولد وعاش ومات ودفن في قرية تسمى "صارِي كُويْ"، وهي تقع في المنطقة الممتدة فيما بين إقليم "بورصوق" و"سقاريا"، وأنه تجول في كل مناطق الأناضول وسوريا وأذربيجان، وأنه كان درويشا لشيخ يدعى "طابطوق أمْرَهْ" في منطقة سقاريا. وقد صرح يونس أمره في ديوانه أنه ينتسب لهذا الشيخ وأنه تلقى عنه الفيض لسنوات طويلة.

إن الشعب التركي المتدين نظر إلى يونس أمره كدرويش من الصالحين الواصلين أو كبطل ملحمي؛ فكما أقام له مدفنا في "صاري كوي"، فقد أقام له أضرحة أخرى في أماكن مختلفة كثيرة. وبعبارة أخرى، فإن الكل أراد أن يدّعيه لنفسه ويجعله بمنطقته. وقد أثبت الباحثون الأتراك بالوثائق التي استنبطوها من ديوان الشاعر، ومن كتابه المسمى "الرسالة النصْحية" أنه مدفون بقرية صاري كوي.

#### بيئته الحضارية

إن مشاعر الإنسان وتفكيره، يتشكلان تحت تأثير البيئة والمحيط الحضاري الذي يعيش فيه. وإذا كانت الحيوانات قد احتلت مكانا بارزا كرمز في الأعمال الأدبية التي تحكي حياة التنقل والترحال في الأدب التركي القديم، مثل "ملحمة أوغوزقاغان" وكتاب "حكايات دادا قورقوت"، فإن النباتات قد تصدرت الرموز المستخدمة في الأعمال الأدبية التي ظهرت في البيئة الزراعية المستقرة. فالنبات تابع لقوانين الطبيعة أكثر من تبعيته لإرادة الإنسان وقدرته ومهارته. فالإنسان أمام عوامل الطبيعة سلي لا يرى مسببالها بعينه المجردة، بل يراها بالعين ويحسها بالفؤاد.

من هذا المنطلق، هناك تضاد عميق وفوارق شاسعة بين شخصية "البطل" في الحضارة الرعوية، وشخصية الدرويش الولي المتسامي في الحضارة الزراعية. الأول، تسيطر عليه القوة المادية؛ أما الثاني، فتسيطر عليه القوة المعنوية. ولقد استغرقت عملية الانتقال من النموذج الحضاري الرعوي إلى النموذج الزراعي المستقر زمنا وجهدا كبيرين.

اعتنق الأتراك الإسلام، واستقر في نفوسهم ووجدالهم الفكر الصوفي، فسيروه حنبا إلى جنب مع فكر الجهاد والفتح في سبيل نشر الدين الذي تمثلوه. وما الحضارة العثمانية إلا نموذج ملموس

للمزج بين التصوف والفكر العالمي المعتمد على الدين. وكانت شخصية الفاتح "الغازي" و"الولي"، أهم شخصيات المجتمع العثماني. الأول يقوم بالفتح، والثاني يجعل الاستقرار والعيش على مبادئ الدين الجديد شيئا ممكنا ويعمر المناطق المفتوحة ويجعل الإقامة بين ربوعها شيئا محببا إلى النفسس بما يزرعه من رياض وبساتين.

لقد كان للمتصوفة دور ملحوظ في عملية التوطين والاستقرار. فيونس أمره كغيره من مئات الدراويش والآخيان (الفتوة)، كانوا من ذلك النوع الذي يطلق عليه درويش (Kolonizatör)، أي، الدرويش الإيجابي الذي يبني ويعمر. وهذا ما يجعل الباحثين ينظرون إلى هذه الفترة على ألها مرحلة احتماعية مهمة؛ حيث كان هؤلاء الفتوة والدراويش، يختارون الأماكن الموحشة والخاوية ليقيموا فيها الزوايا والتكايا، ويحولولها بأيديهم إلى أماكن مأهولة ومسكونة.

كان التراث الشعري الشعبي -قبل التوطن والاستقرار - يمجد البطل المهاجر، والمسمى في ذلك التراث بــ"Alp tipi"، وكان حلّ همه هو الاهتمام بالحيوان تدجينا واستئناسا. فبعد الانتقال إلى حضارة القرية والمدينة، احتلت عناصر الطبيعة من تربة وماء ونبات محل العناصر الحيوانية.

وكانت رؤيا الغازي عثمان (مؤسس الإمبراطورية العثمانية) التي تجسد له فكرة امتلاك العالم، كانت عبارة عن شجرة مباركة تخرج من صلبه؛ حيث تقول الرؤيا: "وما إن دخل البدر في أحضان الغازي عثمان، حتى نبتت من أحشائه شجرة تظلل العالم بظلها، وتحت ظلالها تظهر الجبال وتُرى، وتتدفق المياه من تحت جذورها، ومن هذه المياه يشرب البعض، والبعض الآخر يسقي الرياض والبساتين، وتتدفق الغدران".

فالشحرة هي رمز لحضارة التوطن والاستقرار، ومناقبُ أولياء الأناضول مليئة بالأشجار وعيون الماء والرياض والبساتين. ويونس أمره يعقد صلات حميمة بين الإنسان والعناصر النباتية، فيجعلهما يتحادثان ويتحاوران. الوردة عنده هي رمز الجمال ورواء المعشوق، وهذا الرمز يربط بين الحب والسلام اللذين تنعقد وتتأسس عليهما نظرته تجاه العالم والإنسان. والوردة عنده لا تعيش وحدها، بل في البساتين، حياتها مرتبطة بالماء، وتستمد من التربة النماء. والله هو المحبوب وهو الروضة التي فيها حياته. فيناحي قائلا:

لأصلْ ولأكُنْ صَفِيَّ ذلك الصديق وردَةً متفتحةً فلأكنْ، وبلبلاً غريداً فلأكُنْ ومقامي في روضة الحبيب فليكُنْ...

إذا ما تناولنا المحيط الذي عاش فيه يونس أمره بشكل رمزي، وحدنا أن عالمه الروحاني هو ديار مليئة برياض الرياحين والورود، وفي هذه الأبيات يشبّه الشاعر نفسه بوردة تحترق طوال العام بنار العشق المتقد. إن وردة العشق هذه تنمو، وتترعرع طوال العام: في أتون نار العشق أتقد،

كلما زاد احتراقي، تضوع شذي ولن أذبل أبدا...

#### مشربه السلوكي

إن يونس أمره الذي يبدأ به الشعر الشعبي الصوفي، أي شعر التكايا، نحد أشعاره انصهارا لتيارات الشعر التركي، أي إنها مزج بين شعر الديوان وشـعر التكية والشعر الشعبي. فهو شاعر ولي من أولياء الله الصالحين، ومن الذين وصلوا إلى قمة الهداية. إنه عاشق إلهي ترنم بالحب الإلهي. ومع أنه استشف فلسفة التصوف من "مولانا جلال الدين الرومي"، غير أنه لم يكن مولويا. وإنه نحح نحاحا كبيرا في تبسيط ونقل هذه الفلسفة ونظرها إلى الحياة، إلى الجماعات الشعبية الواسعة، بلغته الراقية السلسة وبطريقته وأسلوبه الخاص به. وقد تناول في أشعاره بصفة عامة، الحياة والموت والآخرة والحب الإلهي والنرعة الإنسانية الخالصة. كان يونس أمره ينطلق في كل ذلك بفكر حر واضح، لا يهتم بالشكل بقدر اهتمامه بالمعني والجوهر. إنه يركز على فلسفة التوحيد في أشعاره ولم يكن في يوم من الأيام سوى عاشق إلهي، تغني وصدح بهذا الحب وكثر إنشاده، بل هو بلبل صداح يتنقل بين الورود والرياحين، يتنسم تلك الرياحين ويجعلها تسبّح الخالق في ترانيم شعرية عذبة المذاق فواحة الرائحة.

## منهجه في التفكير

يتضمن ديوان يونس أمره كثيرا من النماذج الشعرية التي تدل أصدق دلالة على نشأته الريفية. فعندما يتحدث عن عواطفه أو أفكاره، كثيرا ما يستخدم رموزا وتشبيهات وكنايات مستقاة من حياة الزرع والبستنة وإنماء الرياض والحدائق، أي إنه ينظر إلى

نفسه أولا وإلى البيئة المحيطة به ثانيا: قد عبرنا تلك الجبال، والوهاد، والبساتين المواجهة، بالصفاء، والسلامة، فالحمد لله...

فالعبور معتمد على الصفاء والسلامة والحمد. وإطار البيئة المحيط حبال ووهاد وبساتين ناضرة، كلها ممزوحة بالسلامة والصفاء ويتبع ذلك "الحمد لله". والإنسان عنده ما لم يكن عاشقا مجبا، فهو يستحق القطع والحرق كالشجرة الجافة التي لا تثمر:

من لا يحب فإنه لا يسجد،

ولا يعرف قلبه الإيمان،

الإنسان الذي لا يحب،

يشبه شجرة

وعندما لا تثمر الشجرة،

لا تنحني هامتها...

إذن، فبعد العبور المعتمد على السلامة والصفاء والحمد، يأتي التطهر بالمعاناة ونار الحب والفناء.

ويتساءل الشاعر، أين توجد النيران؟ وما لم توجد فما العمل؟ لا بد من اللجوء لموقد آخر، لا بد من المرشد العارف. يرسم يونس أمره الطريق، ويخط المنهج لمن يريد أن يكون درويشاحيث عليه أن يتوسل بست مراحل:

عليه أن يدع الشراب،

أن يتجرع السم،

أن ينزع قلبه من الدنيا بيمينه،

أن يحصد الشعير،

عليه أن يخلط دقيقه بالرماد،

وأن يجففه في الشمس...

وعلى من يصبح درويشا أن يعي ما حوله، ويفكر في جبلته وكيفية خلقه. فالماء والتراب هما عصب القرية. وإذا كان فلاسفة العصور الوسطى جعلوا الإنسان وسائر الموجودات مكونة من أربعة عناصر: النار والهواء والتراب والماء، فهو أيضا يعتقد أن لهذه العناصر تأثيرا كبيرا على تعيين مزاج الإنسان وشخصيته. فالنار والهواء هما تجسيد للصفات السيئة في الإنسان، كالهدم والحرق والتخريب. أما التربة والمياه فهما مبعث الخير والنماء دائما في الإنسان. إذ يقول:

جاءت مع الصلصال أربع صفات: الصبر، وحسن الطبع، والتوكل، والمكرمة. ومع الماء نبعت أربع خصال: الصفاء، والسخاء، والوصال. ومع الرياح هبت أربعة أهواء: والخسة، والهوى. والخسة، والهوى. ومع النيران شبت أربعة مظالم: الشهوة، والكبر،

يصور يونس أمره هؤلاء المنتسبين إلى النار والهواء على ألهم سفكة للدماء، محبّون للحرب والدمار. وعلى النقيض من هؤلاء يمتدح أخلاقيا أهل التراب والماء، فمنها خُلقنا وإليها نعود. فمن صفات هؤلاء الصبر والتوكل على الله ولين الجانب والسخاء والمكرمة. والدرويش هو من تتجلى في ذاته هذه الصفات. يبدأ يونس بنفسه فيدعوها إلى التمرغ بالتراب:

يونس، أيها المسكين! لا تتكبر على الواصلين، وكن ترابا. فالكل منبته من التراب، والتراب روضة لك...

ثم إن يونس الفلاح القروي هو كغيره من الزراع، لا يثق بقوة غير قوة الخالق سبحانه. فالحياة في القرية هي الصبر والانتظار. فالفلاح يبذر البذور في أعماق التربة ولا يملك سوى الصبر والانتظار. فبعض البذور تنبت وتثمر والبعض يفي ويبتلعه الفناء. وما حياة الإنسان عند يونس أمره إلا كذلك:

مسكين ابن آدم، شبّهوه بالحصاد، فهو كالبذور المنثورة، بعضه يفني، وبعضه يترعرع...

وأشـــد ما يلفت نظر يونس هو دوران الفلك وتتابع المواسم الأربعة، وما يتبع ذلك من تأثير على حياة النباتات. في الموســـم

الذي تصل فيه النباتات إلى كهولتها، وما إن تسلم الروح بالحصاد، حتى يكون ذلك إيذانا لبدء حياة جديدة في موسم جديد. ومن ذلك تولد فكر الفناء والخلود لدى يونس أمره. والإنسان عنده كالنبات وسائر الكائنات، في دوران ودورات متتابعة. وأمام هذا الدوران والتتابع، ومن متابعته ومشاهدته، يتولد الإيمان لدى الإنسان فيسمو. وهذا ما يميز الإنسان عن سائر الكائنات. فحياة الكون كلها قائمة على مبدإ الدوران. ذلك أن كل شيء في الكون يدور؛ الذرات تدور، با الإلكترونات والبروتونات، والنيترونات الموجودة فيها تدور. ويعتمد الإنسان في حياته ووجوده على دوران الذرات المختلفة التي تتكون منها عناصر حسده الأساسية، وعلى دوران كرات دمه، وعلى خلقه من تراب وعودته إليه، فهذا نوع من الدوران. وتعتمد معيشة الإنسان على دوران الفصول وتتابعها. والعاقل هو من يدرك بعد

قطع بردُ الشتاء الأوْصال، وهبّتْ نسائمُ الربيع العليل من جديد. وفجأة، لفّت رحمةٌ شاملةٌ المكانَ، وقدم الصيفُ المبارك من جديد. فاكتسى العالم من خزائنه خلعا جديدة، ووَهب النبات حياة جديدة. لم تأت كلمتي، من أجل الصيف، أو الخريف، بل من أجل المعشوق من جديد. أتوسل للسلطان

تتبع وتدبر... ومن هنا يتولد الإيمان. وفي هذا يقول:

أن يهب الحياة،

للذين أفناهم من جديد...

## فكره ورؤيته

لقد كان يونس أمره أميا، ولكنه كان ملهما إلهاما إلهيا في كل ما قاله من شعر. وهو نفسه يقول:

لا علم عندي،
ولا إحاطة،
ولا قدرة لدي،
ولا طاقة،
ولكن عنايتك يا إلهي،
هي التي أنارت وجهتي.

القلب هو بيت الصديق، وقد خُلقت من أجل القلب...

القلب عند الدرويش يونس هو المكان الأعلى والأسمى، ولما كان القلب هو مكان التجلي الإلهي، فعلى المرء أن يطهر قلبه من كل الرزايا، حيث يقول:

القلب هو عرش الحق، نظرَ الحقُّ إلى العرش، من تطهّر قلبه،

فما أسعده في الدارين...

إن القوة المعنوية التي تسيطر على أشعار يونس أمره، ليست بخارج الإنسان، إنما بداخله. ولذلك كثيرا ما كان يدعو الإنسان إلى العبودة إلى نفسه، حيث يجد فيها الأدلة على وجود الله فوفي أَنْفُسكُمْ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ (الذاريات: ٢١). والشخصية المحببة إلى نفسه، هي شخصية الدرويش الباحث في ذاته، الراغب في المساواة والحب والسلام والصداقة. والدرويش الباحث عن نفسه عنده، هو شجرة مثمرة يستفيد كل شخص من ثمارها، وحتى أوراقها بلسم لكل ذي داء عضال:

مِن فروعه يقتات الشارد والوارد،

أوراقه دواء لكل ذي داء،

وفي ظلاله يتفيأ كل ذي شأن عظيم...

ويصل يونس أمره إلى قمة روعته الفنية والصوفية، بل والرمزية في آن واحد، إذ استنطق الأزهار والسورود، وأخذ يحاورها ويجعلها تسبح الخالق: سألت الزهرة: وما الوردة بالنسبة لك؟

قالت الزهرة: أيها الدرويش،

إن الوردة عَرَق محمد عَلَيْ.

سألت الزهرة أيضا،

لـــم عنقك مائل؟

قالت الزهرة: أيها الدرويش،

قلبي نحو الله قائم...

وكان يونس أمره يرفض رفضا تاما المظهرية والخيلاء. وعلى الدرويش الحق أن يترك كل وسائل الخيلاء:

ليست الدروشة،

بالتاج والخلعة،

بل الدرويش المفعم قلبه بالحب،

ليس بحاجة إلى الخرقة، أو التاج...■

ومن هذا الضياء

تتنزل الأشعة النورانية،

لكل كلمة في الأرض أو في السماء،

ويونس المسكين ليس له حظ

من علم القراءة والكتابة...

فه و إن كان ينفي معرفته بالقراءة والكتابة، إلا أنه صاحب معرفة وعرفان. وكان مصدر هذا العلم والمعرفة هو المسحد والمدرسة، وجاء ذلك عن طريق العبادة:

عبكدتُ كثيرا؛

في المسجد، والمدرسة،

واحترقت بنار العشق،

فتوهجت معرفتي،

وما وجدته في قلبي،

هما العلم والوصول...

إن يونس الذي نلمس في أشعاره الكثير من الاقتباسات القرآنية ومن الأحاديث النبوية، والذي كان يفهم الفارسية بالقدر الذي يجعله يفهم مولانا حلال الدين الرومي، لا بد أنه قد تعلم علوم عصره. ولكن العلم الذي كان ينكره ولا يعترف به، هو العلم الذي لا يصل بصاحبه إلى معرفة الحق الله العلم الذي يحول دون الوصول إلى الحقيقة وإلى الموجود المطلق. تلك الأمور لا تتأتى بالعلم، بل بالعرفان، ويتم الوصول إليها بالحب الإلهي. وكان يتعرض دائما للجهلاء وينفر منهم، ويبغض إلى النفوس الجهل والجهلاء، فيقول:

لكى تكون يونسيا،

فابتعدُّ عن أهل الجهل؛

فكم من المساوئ،

تصيب المؤمن من الجاهل...

وكان يونس أمره يكره الإنسان الذي لا يحب والذي لا ينبض قلبه بالحب والهوى، كما يوصي بالنظر إلى كل الناس بعين المساواة. ومن يفرق في النظر يعتبر عاصيا، فالكل عنده سواء:

إن من لا ينظر بعين المساواة،

إلى شعب الاثنين والسبعين أمة،

فهو في الواقع عاص،

حتى وإن كان ذا عمّة وحبّة...

إن يونس أمره يحب كل البشر ويراهم جميعا سواسية. وإنه كدرويش مسلم ينظر إلى كل الكائنات بنفس النظرة الإنسانية:

لم أُحلق من أجل الخصام،

بل نُحلقت من أجل الحب،

<sup>(\*)</sup> جامعة عين شمس / مصر.

## الفن الإسلامي والتعبير عن المطلق

#### 🐟 د. مصطفی عبده\* 🍩

لقد فهم الفنان المسلم وقوع التحريم على الفن التحسيمي، فنحا منحى تجريديا، وذلك من خلال الزخارف لتحقيق الانسيابية في الخطوط، والاتزان الهندسي، والتوافق اللوني، والتنغيم الموسيقي، وهي المقدمة اللازمة لفن تجريدي أصيل يبحث عن الأصالة.

وقد توقف التعبير الفني مؤقتا في صدر الإسالام للأسباب التالية:

أ - كان التلقي القرآن قويا حيث هرهم النور القرآن وأوقفهم عن التعبير مؤقتاً. وهي فترة الدهشة التي تسبق الإنتاج الفني.

ب - كان الرصيد الثقافي رصيدا جاهليا، وهذا الرصيد لا يصلح للدين الجديد والحياة الإيمانية الجديدة، فلا بد إذن من وقت لاستجماع رصيد حديد يصلح للحياة الجديدة لبعث أمة حديدة لها رسالة حضارية.

ج - لم يزاول العرب الفن التشكيلي من نحت وتصوير بحكم مواده الجامدة في المكان. وبحكم ترحلهم الدائم كان فنهم زمانيا، فمارسوا فن الشعر والفنون التشكيلية الأخرى التي تنسجم مع طبيعتهم البدوية. ولهذا لم يمارسوا فن النحت والتصوير. وكل ما كان ينحت كصنم معبود.

د-أخرج الإسلام الفن من دُور العبادة إلى الطبيعة الرحبة والكون الفسيح، وحوّله من خدمة الآلهة إلى خدمة التدين في الإنسان؛ فكان تأثير التحريم قويا على الفن المستخدم كأداة لوثنية الآلهة المعبودة في تلك الدور التعبدية، فأوقف هذا النوع من الفن الذي يخدم العقيدة الوثنية.

هــانشـغل المسلمون بالفتوحات الإسلامية ونشر الدعوة والتصدي للوثنية، وقد أسقط



المسلمون انفعالاتهم النفسية في الدعوة والجهاد والاستشهاد. و-كان الفن حيينا في رحم الأمة الإسلامية، فكان لابد من ولادة حديدة لفهم حضاري جديد من خلال التصور الإسلامي

ولادة حديدة لفهم حضاري حديد من خلال التصور الإسلا للوجود.

## التوجهات الإيجابية للفن التشكيلي

1-الخط العربي: اهتم المسلمون بالكتابة وأكبروا القلم وقدسوا العلم. وأول آية نزلت في القرآن الكريم هي: ﴿ اقْرُأُ بِاسْمِ رَبِّكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ بِالقلم في قوله تعالى: ﴿ وَ الْقَلَم وَمَا يَسْطُرُونَ ﴿ (القلم: ١). وكان الخط أول مظهر من مظاهر الفن والجمال الذي عني به العرب بعد إسلامهم حيث كان ذلك في تجميل وتجويد الخط العربي وتحريكه. وقد سما الخط إلى مرتبة عالية لتعامله مع حروف القرآن منذ نزوله، فتعاملوا مع الخط بقدسية حيث زينوا به المصاحف، وزينوا أماكن العبادة باللوحات الخطية. وقد أحيط الخط الكوفي بهالة من الإكبار، وقد ظلت الأغراض اليومية تكتب بالخط النسخي والرقعة، وبرز الخط الديواني للدواوين الحكومية تماما كالخطوط الهيروغلوفية في مصر القديمة.

كان الخط العربي وسيلة للعلم فأصبح مظهرا من مظاهر الجمال، وقد حرك الفنان المسلم الخطوط الجافة وأضاف إليها الزخارف حتى غدت لوحات فنية. وقد استخدمت الكتابة في قوالب زحرفية محل الصورة وعكست نوعا من التعبير له خصائصه التي تتيح له التعبير عن قيم جمالية ترتبط بقيم عقائدية.

ولقد ضمّن الفنان المسلم كل طاقاته عندما كتب الآيات القرآنية على الجدران والواجهات والعقود والأبواب والمنابر ليحمل في نفس الوقت شكلا فنيا على أسس جمالية رياضية. وقد تجاوز الخط العربي الديار العربية والديار الإسلامية. فقد استخدمه الفنان "جيوتو" في زخرفة لوحاته، واستخدمه الفنان الألماني "هانس هولين".

ونجد أن الخط العربي يأخذ مكانه اللائق في الفن من تجويد وتحسين، وفي استخدامه لأشكال تجريدية؛ فمثلا الخط عند "شبرين" معماري التكوين يتقبل كنمط مرئي ومصور، ويعبر عن أسلوب رمزي تجريدي عن الحالات العقلية والعاطفية. فالمدلولات الموسيقية النطقية ودرجات الحروف الصوتية للحرف الواحد وتركيبها تأتي في تناغم مع الأحاسيس الداخلية للنفس البشرية؛ فتنطق الحروف اليس نطقاً لغوياً فقط بل نطقاً البشرية؛

إستاطيقيا من خلال تناسق وترابط الحروف العربية في تجريدات الانهائية.

Y - الزخارف الإسلامية: فن الزخرفة فن قليم قدم الإنسان. الله أن الفن الإسلامي أعطى لهذا اللون من الفن كينونة فحور الأشكال وجردها لإحداث الحركة التي تعطى طابع الاستمرارية وتوحي بالالهائية الأشكال المتكررة لتحقيق الانسيابية. وبتأثير التحريم على فن "النحت والتصوير" اتجه الفن الإسلامي نحو "الزخرفة"، فأنشأ زخارف قائمة بذاتها و زخارف تحتويها الأشكال. والزخرفة الإسلامية عبارة عن وحدات هندسية أو قل إلها وحدات رياضي للوصول لحقيقة لا وحدات رياضي للوصول لحقيقة لا تتعلق عمكان معين و لا بزمان معين، فحقيقة المثلث أو المربع أو الدائرة تظل حقيقة عقلية لتصديقها للمعاني العقلية في تجردها وانطلاقها.

وقد أخذ الفنان المسلم من الطبيعة من شجيراتها وأوراقها وأزهارها وحيواناتها بعد تحويرها لتعطي الحركة الداخلية في تداخل الأشكال الهندسية، فتدرك العين تلك الحركة من خلال الخطوط المتداخلة. وتلك الموسيقي الصادرة عن الأشياء تعبر عنها الحركة الزمانية التي تمثل الديمومة والاستمرارية في حركاتها اللانهائية. فليس الفن الإبداعي براعة في تصوير المناظر بالمحاكاة القائمة على الدقة والمقدرة على إيجاد الصلة بين العين والأشياء فقط، بل

الإبداع الفني الذي يصل حد الروعة الجمالية، وليس الفن في نقل

ما في الطبيعة فقط بل البحث عن طبيعة الأشياء.

وقد تميزت الزحرفة الإسالامية بجوانب تكمن في العلاقة القائمة بين الوحدات الزحرفية المتكررة والمتنوعة في تكاملها الهندسي واتساقها الفي. فالخطوط الهندسية والنظرة الرياضية لعالم الأشياء، هو تجريد ذهني للجزئي ليصبح كليا. ولهذا أمكن للوحدات الهندسية المتناهية لتكوين أشكال لالهائية، وبهذا يلتقي فن الأرابسك مع الفن التجريدي في مجال الانطلاق للتعبير عن المطلق. الرابسك مع الفن التجريدي في مجال الانطلاق للتعبير عن المطلق. التي احتكت بها والبلاد التي فتحتها، فتأثرت بالأساليب البيزنطية والميلينية والساسانية والإيرانية، بالإضافة إلى الرصيد الحضاري للحضارة العربية في الجزيرة العربية. ورغم هذه التأثيرات تلحظ الوحدة في الفن الإسلامي على الرغم من تعدد المراكز وبعد المواقع. ويرجع ذلك لوحدة المنبع والأساس الفكري للحضارة الإسلامية. وقد تعامل المسلمون بذكاء حضاري مع الثقافات الجديدة، إذ أبقت عليها وأضافت إليها و لم تحاول طمس تلك الثقافات، بل



سمت ها ووجهتها الوجهة الصحيحة من خلال أرضية قوية تتجه إلى هدف واحد. ولامتناع الصور والتماثيل في العمارة الإسلامية خاصة في المساجد، استخدم المهندس الإسلامي الأعمدة المتنوعة وأدخل الفسيفساء والزخارف النباتية والهندسية وحورها، واهتم بالتصميم المعماري. فالعمارة تعكس المحتوى الحضاري لأي تكتل حضاري، والعمارة قوة حضارية وهي كتاب مفتوح تسجل فيه الشعوب تاريخها.

والعمارة "فن"، والفن أصدق أنباء التاريخ، لأنه الكاشف عن حقائق التاريخ المنزوي. والعمارة "إبداع"، والإبداع خصيصة إنسانية احتص الله به الإنسان دون سائر الكائنات، فبيوت العنكبوت والنمل وخلايا النحل صادرة عن عقل غريزي غير متطور من خلال ذاكرة لحظية، وهكذا ستظل تلك البيوت والخلايا كما كانت عليها خارجة عن دورة الزمن؛ إلا أن الإنسان له عقل "إبداعي" متطور من خلال ذاكرة منسابة لإبداع يسير مع الزمان. والعمارة "جمال"، لأن العمارة تحاول تجميل الفراغين اللداخلي والخارجي ليصلح للحياة الحضارية. إذن العمارة، فن وإبداع وجمال. وبالعمارة بني الإنسان حضارته بفضل ما استحدثه من عمران من خلال "عقله الإبداعي".

وقد سجلت العمارة الإسلامية، مسيرةا الحضارية على العمائر الإسلامية من خلال طُرزها المختلفة، إذ نجد الوحدة الحضارية التي امتدت من أقصى بلاد المغرب العربي إلى أقصى بلاد الهند، من خليج البنغال إلى حزيرة إيبريا. فإن مئذنة حامع "الكتيبة" بمراكش ومئذنة حامع "قطب زادة" بدلهي تبدوان أمام المتتبع كبروج للحدود الإسلامية، وإن كانت هذه الحدود قد امتدت أبعد من ذلك. وحين نعلم أن هاتين المنارتين قد شيدتا في زمن واحد، فبإمكاننا أن نعتبرهما بمثابة رمزين جميلين لوحدة العالم الإسلامي. فبإمكاننا أن نعتبرهما بمثابة رمزين جميلين لوحدة العالم الإسلامي. الصغيرة، ويستوي في ذلك القصر المنيف والكوخ الحقير، وآنية الذهب والطين، ولم يفرق بين تحفة غي وسلعة فقير، هدفه هو تجميل الدنيا في شيق زواياها ومرافقها لتعطي جمالا ذاتيا يشيع في النفس الغبطة وفي القلب الرضى، ويشهد لمبدعيه بحس جمالي في النفس الغبطة وفي القلب الرضى، ويشهد لمبدعيه بحس جمالي

وهكذا تحول الاهتمام بالفندون التطبيقية، وتحول الفن إلى خدمة الحياة الإنسانية، حيث كانت الروعة في الصناعات الدقيقة السي غدت تحفا فنية، مما جعلهم يبتكرون ويهتمون بالعمل

عميق وللمتذوقين بحس تذوقي نقدي، فتحول المتلقى السلبي إلى

متذوق إيجابي يشارك في العملية الإبداعية في حدمة الإنسان.

اليدوي ويقدسونه. فقد كان تحريم استخدام آنية الذهب والفضة دافعا لاكتشاف الخزف ذي البريق المعدني. وكذلك كان تحريم لبس الحرير الرحال دافعا لاستخدام الزخرفة النسجية المسماة بالتابستري". وهكذا فتح الباب واسعا أمام الفنانين لكي يبتكروا ويبدعوا، اعتمادا على العمل الفني المتقن المجود لتحقيق القيم الجمالية مع القيمة النفعية. وهذا دخل الابتكار مجال التصنيع وتدخلت الصنعة في مجال الابتكارات.

من أهم المجالات التي أثرت في المسيرة الفنية للفن الإسلامي بصفة غير مباشرة، هي "النقابات الإسلامية" و"الحسبة" و"الوقف". وذلك في مجال مراجعة الأحوال ومراقبتها وترشيدها. فتحسن الإنتاج الفني وترقى، وانحصر التنافس في الجودة والأصالة، وكان التعامل شريفا تبعا لقول الرسول في: "مَن غشّنا فليس منًا"، حديث شريف نُفّذ بدقة؛ فتحولت الأعمال النفعية والمشغولات اليومية إلى تحف جمالية ترضي الصانع والبائع والمشتري والمشاهد.

#### الإسلام يحرر الفن من القيود

يقرر بعض من علماء الفلسفة والتاريخ أن الفن قد تحرر من الأسر الكهنوي بظهور فنون عصر النهضة في أوروبا في القرن الخامس عشر الميلادي. إلا أن الحقيقة التاريخية تقول من خلال فلسفة التاريخ أن التحرر الذي كان، كان حزئيًّا وكان التكنيك الفي وما زال الموضوع الفي الذي عالجه عظماء عصر النهضة دينيا. ودليلنا على ذلك أعمال عظماء عصر النهضة أمثال "مايكل أنجلو" الذي يمثل "إرادة" عصر النهضة والذي نحت تمثال "داود وموسى" عليهما السلام، والفنان "ليوناردو دافنشي" الذي يمثل "روح" عصر النهضة والذي ظهرت عبقريته في رسم الشخصيات "روح" عصر النهضة والذي ظهرت عبقريته في رسم الشخصيات المقدسة. والمصور الشاب "رفائيل" الذي يمثل "أسلوب" عصر النهضة والذي لقب بـ"مصور مريم".

وعليه يمكن أن نقرر أن التحرر الكامل للفن كان في القرن السابع الميلادي، عندما حطم الرسول الأصنام عند فتح مكة، فتحول الفن من حدمة الآلهة إلى حدمة التدين في الإنسان، وكان الفن ما تتبعنا تاريخ الفن نجد أن الفن تلازم مع الإنسان، وكان الفن يخدم العقائد المنحرفة الوثنية حيث كان يستمد مواضيعه من الدين واستمد الدين قوته بالفن، وهكذا كانت العقائد قبل الإسلام وكان الفن. هذا وقد نحت إنسان الكهوف تمثال "الأم المقدسة" وعبدها على ألها الخالقة -لألها تلد فهي إذن حالقة-. وقد نحت

فنانو العصر الذهبي الكلاسيكي الإغريقي تمثال "فينوس" آلهة الحب والجمال مركزين على مواطن الجمال في المرأة. وقد نحتت الشعوب تماثيل لآلهتهم في الأدوار المتأخرة لعقائدهم المنحرفة في تحسيدهم للآلهة. وهكذا كان الفن يخدم تلك العقائد في تجسيدها للآلهة وفي تكبيل تلك الشعوب وتأكيد هذه العبودية وتوثيق تلك القيود. وقد عبدت هذه الشعوب تلك الآلهة التي تحسدت في أصنام منحوتة، وعبدت عدة أشكال مجسمة تعبر عن رموز "طوطمية" اعتقادا منهم أن الأرواح حلّت بها؛ وعبدت الظواهر الطبيعية ونحتوا لها التماثيل ورمزوا لها بالرموز المجسمة.

وهكذا نجد أن العقائد المنحرفة نحتت التماثيل المحسمة وعبدوها في شكل أصنام تعبد وتقدس، وبقي الفن دليلاً على أنواع العقائد التي كانت ثمارسه تلك الشعوب، وكشفت الفنون على مدى انحرافهم العقائدي والسلوكي. وهكذا تقيد الفن منذ أقدم العصور وحتى ظهور الإسلام الذي حرر الفن من تلك القيود التي كبلته وقيدته. وقد حاول الفنان الأوروبي التحرر من هذه القيود والخروج عن سيطرة الكنيسة، إلا أنه تقيد بالقيد الوثني عندما بعث التراث الكلاسيكي الوثني في عصر النهضة، فكانت المواضيع مقدسة وأساليبهم وثنية.

إن العقدية الإسلامية لم تأمر الناس باتخاذ صيغة فنية محددة كما هو الحال في العقائد والإيديولوجيات الأحرى، بل أوقف الإسلام الفن المنحرف عقائديا وسلوكيا ووضع الفن في دائرة الاختيار؛ فكان تحررا للفن وتحررا للفنان، ذلك الإنسان المختار الذي وضع في مكان الاختيار. ودائرة "لا تفعل" أوسع من دائرة "افعل". وقد تحررت المساحد من الصور والتماثيل الاألفا كثيرة الوخرفة وأصبح للعمارة كيالها الخاص. وكذلك تحرر الفن بابتعاده عن التحسيم واتجاهه نحو التحريد وانطلق نحو المطلق واللالهائي. وعمل الفنان المسلم من خلال العقيدة وليس من خلال العيد العقائدي. ولوجود التوازن بين الروحانيات والماديات، تعامل مع الكائنات وطبيعة الأشياء، ونفذ إلى الأشياء الكامنة من الأشياء الكائنة.

وهكذا كان الإسلام محرراً للفن من القيد الوثني والأسر الكهنوي، ليسمو بالإنسان بتحقيق إنسانيته، ويعمل من خلال التصور الإسلامي للوجود لبناء حضارة جمالية حيث أصبح الفن الإسلامي فنا ذهنيا يحكمه المنطق، وفي نفس الوقت ينطلق إلى عوالم إبداعية سامية.

ولإيجاد فن من خلال التصور الإسلامي فأول الخطوات هو

إحياء الفن الإسلامي، الكلاسيكي كأساس يعتمد عليه الفن التجريدي المعاصر لتحقيق الانسيابية من خلال حل مشكلة الزمن في الفن التشكيلي بإيجاد الحركة الداخلية للأشكال الساكنة، وذلك بإنتاج فنون لها موسيقى بصرية تحقق إيقاعات جمالية. فالموسيقى هندسة في الأنغام، والنحت هندسة في الأشكال، والألوان هندسة في الأضواء، والزحرفة هندسة في الوحدات، والخط هندسة في التركيب. وكل شيء قائم على هندسية الأشكال وتنظيم في تركيب الأشياء بنظام وتناسق. ومن هذا النظام المتناسق تتألف الموسيقى، وهي اللغة الفنية التي تبتغيها كل الفنون وتسعى إليها لتنسجم مع الموسيقى الكونية.

فيجب على الفنان المعاصر أن تكون له رؤية أشد وضوحا لما هو كائن لكي يغوص إلى كوامن الأشياء والكشف عن بواطنها، ليدرك الفنان أسرار التناغم والتناسق الكامنين في العالم المرئي وغير المحسوس، والمسموع وغير المسموع.

والفن من خلال التصور الإسلامي للوجود ومن خلال تصوره للكون، يحكي عن الموجودات الكونية "الكائنة والكامنة" ليرسمه في لانهائيته وفي ديمومته وفي انسيابه عبر الزمان ليكون فنا خالدا. والفن الخالد هو الذي يعبر تعبيرا صادقا لمعتقد الخلود، والخلود لا تمثله الجزئيات المتغيرة، إنما تمثله كليات الحركة والصيرورة الدائمة من خلال السيال المتدفق. فالذي يقصد الجزئيات ينتج فنا جزئيا متغيرا فانيا. ويكون الفن خالدا عندما يعبر عن قيم ومعتقدات صادقة، ويكون خالدا عندما يقبل الخلود في كلياته المتحركة لا في جزئياته وصفاته المتغيرة، بل في حركته الكلية اللامتناهية والسذي يأتي تعبيرا عن عقيدة صادقة في اتصاله بالزمان لا المكان المتغير، وإن اتصل بالمكان فهو اتصال يوحي بخلود هذا المكان. يكون ذلك بتوسيع رقعة الفن ليشمل كل ما هو جميل من خلال يكون ذلك بتوسيع رقعة الفن ليشمل كل ما هو جميل من خلال عن حقائق الوجود ليتحدث عن الكون، فيراه خلية حية متعاطفة غن حقائق الوجود ليتحدث عن الكون، فيراه خلية حية متعاطفة ذات روح تسبّح وتخشع.

وهذا تتوسع دائرة الفن من خلال توسيع دائرة الشوق حتى تشمل الأشواق العليا. وهكذا تنسجم رسالة الفن مع رسالة الإسلام الخالدة، في دعوها للحق والخير والجمال والاستعلاء والاعتدال والنظام، فيكون الفنان مبدعا تقيا، وخاشعا نقيا.

<sup>(\*)</sup> جامعة النيلين / السودان.



أيها الإنسان (الكون)! ألستَ قسيم الكون؟ وهل يُعقل الكـون إلا بك؟ وهل ينطق إلا بك؟ وهل يذلًل الكون –بإذن مكون الأكوان– إلا لك.

إياك أن تزعم أنك جرم صغير، ففيك انطوى العالم الأكبر. لقد صنعك الله بيده. ونفخ فيك من روحه. فأنت من الروح جئت، وبالروح تعيش، وبما تصنع كل أمجادك. فالروح قبل العقل وقبل الجسد، كما أن العقل قبل المادة. وعندما تذهب منك الروح صاعدة إلى بارئها ينتهي كل شيء فيك.

في البدء كانت السروح. ثم تمضي الحضارة إلى مرحلة العقل وتدخل عالم الأشياء. أما في مرحلة الروح فالغايات قبل الوسائل، والعام قبل الحاص، والمعاني فوق المباني، والأخلاق والمثل والأشواق العليا فوق القوانين، وفوق المعادلات الدنيوية الوضعية. حتى لو كانت هذه المعادلات في إطار العدل، فالحبّ والرحمة والإيثار فوق العدل، دون إلغاء العدل.

دع الروح تعمل فيك متعانقةً مع الوحي. لأنك -هما-تصل إلى "إنسانيتك"، وهما تنطلق إنسانيتك من إسارها فتتفجّر حكمة و نورا.

لسـوف يضاء المصباح في داخلك، سـيلتقي فيك الغيب والشهادة، ستنطلق حواسك إلى مناراتما لتضيء جوانب كونك

الداخلي، وإشــعاعاتك الخارجية. هنا قــد تتحقق فيك بعض الومضات النوران: نور الغيب ونور الشهادة.

سوف يدخل المصباح إلى مشكاتك. فلا تستطيع الشهادة الواردة إليك أن تطفئ نور الغيب، ولا يستطيع الغيب الكامن فيك أن يشل فاعلية الشهادة، بل إنك سترى الأشياء على حقيقتها، لأنك سترى بنور البصر والبصيرة، وبالروح والعقل والمحسوس معاً. فكل الطاقات ستتفتح، كما تتفتح الزهور في الربيع. وسوف يفوح منك عطر الإنسانية الربانية.

سيفقه قلبك، ولسوف تعجب أن هناك ناساً ولَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا والأعراف:١٧٩)، وستبصر عينك الأشياء وما وراء الأشياء، وسيذهلك أن هناك ناساً ولَهُمْ أَعْينٌ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا والأعراف:١٧٩). وستلتقط آذانك كل أنغام التوحيد المبثوثة في سيمفونية الكون" فتعرف معنى حفيف الأشجار، وحرير الأنحار والبحار، وقطرات الأمطار، بل ربما تفهم منطق الطير، ليس بالشعور السليماني الساطع، بل باللاشعور الوحداني الخافت. وسوف تدرك أن موسيقي الكون لا تتناشز، بل تتناغم، حتى مع العواصف والرياح. فلكل دورُه، ولكل إيقاعه ودلالته. وما يظنه بعضهم من تناقض ونشاز إنما يعود إلى أفحم لم يفقهوا جيدا أصول بعضهم من تناقض ونشاز إنما يعود إلى أفحم لم يفقهوا جيدا أصول

الإصغاء: ﴿ وَلَهُمْ آذَانُ لا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴿ وَالْعِراف: ١٧٩).

عندما تترك الغيب الذي فيك يتكلم، سوف تتكشف لك ألغاز كثيرة.. سوف يدلك الغيب على حقيقة ما عجزت "الشهادة" عن تفسيره، سوف تزول عقبات الصعود، وسوف يمضي الوعي فيك إلى غايته دون قيود. كيف رأى عُمير بن الحمام الكمات تمرات تساوي عمرا طويلا، فألقاها ليقطع العلاقة بالمحسوس في ساعة المفاصلة بين الشهادة والخلود. لقد أدرك الحقيقة وأراد سرعة العبور، لأن "الغيب" فيه هو الذي كان يتكلم ويعمل.

فدع الغيب الذي فيك يحمل فطرتك النقية ويتكلم ويعمل... دعه يمرّ، واترك موازينك المحسوسة رويدا، وتمهل، وحاول أن تصعد وتحلّق. ترك أبو بكر الله لأولاده الحصى، وهاجر مع النور إلى الأرض المنورة "ثاني اثنين" ليغنه لأن الغيب فيه كان هو الذي يتكلم. فاترك الغيب يحمل فطرتك ويعمل.

قال حاتم الأصم: "لا تغتر بموضع صالح، فلا مكان أعلى من الجنة، وقد لقي آدم الكيلا فيها ما لقي، ولا تغتر بكثرة العبادة فيان إبليس بعد طول تعبده لقي ما لقي. ولا تغتر بكثرة العلم فإن بلعام كان يحسن اسم الله الأعظم فانظر ماذا لقي، ولا تغتر برؤية الصالحين فلا شخص أكبر منزلة عند الله من المصطفى عليه الصلاة والسلام، ولم ينتفع بلقائه أقاربه وأعداؤه"، لأن المهم حقبل كل ذلك أن يتكلم الغيب الذي فيك، وأن تفقه وتعلم وقصد أن تعمل.

روي عن ابن أبي ميسرة أنه كان إذا آوى إلى فراشه يقول: "يا ليت أمي لم تلدي"، فقالت له أمه: يا ميسرة إن الله تعالى قد أحسن إليك، هداك إلى الإسلام. قال: "أجل، ولكن الله قد بيّن لنا أنا واردو النار، و لم يبين لنا أنا صادرون عنها". انظر كيف تكلم الغيب في أبي ميسرة فعرف الفروق بين الورود والصدور. وقال ميمون بن مهران: لما نزلت هذه الآية ﴿وَإِنَّ جَهَنَمُ لَمُوعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ (الحجر: ٤٣)، صاح سلمان الفارسي ووضّع يده على رأسه، وخرج هاربا ثلاثة أيام لا يقدرون عليه". فأي غيب مكنون تحرك في سلمان فأبصر المستقبل من خلال فأي غيب مكنون تحرك في سلمان فأبصر المستقبل من خلال فأي فاردُهَا ﴿ وَاردُهَا ﴿ وَاردُهَا ﴾ (مربم: ٧١).

قَالَ عبد الله برن عمرو بن العاص الله: "ابْكُوا فإن لم تبكوا فتباكوا، فوالذي نفسي بيده لو يعلم العلم أحدُكم لصرخ حتى ينقطع صوته، وصلى حتى ينكسر صُلبه"، وكأنه أشار إلى معنى قوله الله الو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً"،

ولكن لماذا لا نعلم العلم؟ لأن الشهادة الموجودة فينا وحدها هي التي تتكلم، أما "الغيب" الذي فينا فقد أخرسناه، حتى لا يتكلم.

عندما أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم أشهدهم على أنفسهم؟ وأيّ على أنفسهم. لكن كيف شهد جميع بني آدم على أنفسهم؟ وأين بني آدم كانوا، أأبناء الحاضر المخاطب أو أبناء المستقبل؟ وأين كانوا عندما أدّوا هذه الشهادة الخالدة؟ وبأي لغة تكلموا؟ كان "الغيبُ الواعي" الذي فيهم هو الذي يشهد ويتكلّم: "ألستُ بربكم؟" أجاب الغيب الجماعي الكامن فيهم: "بلي".

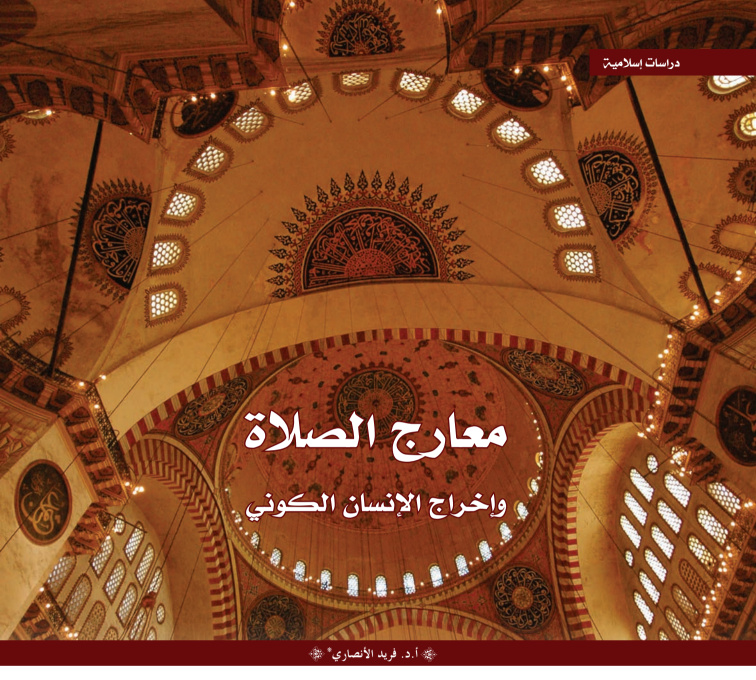
وهكذا شهدوا على أنفسهم بلغة الغيب الواحدة التي تتكلم دون إرادهم.. لغة القوة التي لا تحبسها إرادة، ولا يحدها زمان، ولا يحكمها وعي.. لغة الماضي والحاضر والمستقبل: ﴿وَقَالُوا لَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقَالُوا وَهُوَ خَلَقَكُم مُ أَوَّلَ مَرَة وَإِلَيْه تُرْجَعُونَ ﴿ نصلت: ٢١). خلقكم أول مرة فاعترفتم بربوبيته وقلتم: "بلي، شهدنا على أنفسنا". وحلقكم ثاني مرة، أعادكم بعد بعثكم الثاني ﴿ وَإِلَيْه تُرْجَعُونَ ﴾، فتكلمت عنكم جلودكم، أنطقها الله الذي أنطقكم أول مرة.

في البداية تكلم الغيب الكامن فينا معترفا بالربوبية. وفي النهاية تكلم الغيب الكامن فينا معترفا بقدرة القادر، وإبداع الخالق. وبين البداية والنهاية تكلمت فينا قوى كثيرة، لكنها قوى الشهادة. أما قوة الغيب الكامن فينا: قوة الفطرة والوعي والكهرباء المبثوثة في كياننا. في قلوبنا وأرواحنا وأسماعنا وأبصارنا. قوة النبواة اللاشعورية والخلية الحية الدائمة. قوة المضغة التي لو صلحت صلح الجسد كله، والروح التي كانت في البدء، وتبقى معنا، تغدو وتروح حسب فاعليتنا وحضورنا، فإما غبنا فتوفاها الله حين غيابنا في نومنا أو موتنا؛ وإما حضرنا فأرسلها الله إلى أجلنا المسمى. أما قوة الغيب هذه فهي التي يجب أن نستثيرها لتتكلم فينا، بل لتعمل فينا، بل لتقودنا.

استفت قلبك، إنه قوتك الحقيقة، وهو المصلح والقائد... استشره دائما، واخضع له ولا تخضع لقوى الشهود حين تختلّ في يدها الموازين.

أما موازين الداخل، موازين الغيب الكامن فيك، فهي لا تختل أبدا، شريطة أن تحفظها بسور البداية: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا لَلْهُ اللهُ ا

<sup>(°)</sup> أستاذ التاريخ والحضارة الإسلامية / مصر.



الدين هــو العبادة، والعبادة هــي الصلاة. نعم، لعبادة الله أشــكال شـــي من الفرائض والنوافل س

والأعمال والحركات. سواء مما شرع للتعبد أصالة كالعبادات المحضة؛ أو مما شرع للتعبد تبعا، ككل أعمال العادات والمعاملات. ولكن ذلك كله مجموع في معنى الصلاة. فلا شيء من ذلك يكون عبادة حيى يرتقي إلى معنى الصلاة، ذوقا ووجدانا. ولذلك كانت الصلاة هي أعظم ما في الدين. كما في قوله في: "رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة" (رواه ابن ماحة والترمذي)، وكان "أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة، فإن صلحت صلح له سائر عمله، وإن فسدت فسد سائر عمله" (رواه الطهراني). فالصلاة إذن هي الدين من حيث معناه الذي هو الخضوع الله الواحد القهار رغبا ورهبا.

وللصلاة في الإسلام جمال الدخول في موكب الكون العابد، سيرا إلى الله تسبيحا وتمجيدا. فذلك إذن مقام الأنس البهي، حيث يستشعر العبد صحبة الكائنات كلها، تنافسه في حبه الجميل، ووحدانه العليل، وتسابقه في مسراه عبر قافلة العابدين الراحين الخائفين: ﴿وَيُسَبِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلائِكَةُ مِنْ حِيفَتِه ﴿(الرعد:١٣). فيا أيها الإنسان! ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ فيا أيها الإنسان! ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي اللَّمْ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّعَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّعَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّعَرُ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ إِنَّ الله يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴿الْحَجَارُ اللهُ إِنَّ الله يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴿الْحَجَارُ اللهُ أَيْ تناسق فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ إِنَّ الله يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴿الْحَجَارِ اللهُ أَيْ تناسق قَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ إِنَّ الله يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴿الْحَجَارُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ الذي عال الذي عارسه الإنسان في تمزيق وحدة الوجهة وأي شاؤه في المَالِوجِهة والمِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

نحو الخالق العظيم؟! فَلِمَ لا يسجد داود عليه السلام لربه في هذا الموكب المتسق التغريد والتحويد... ﴿ وَسَخُرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ مَعُهُ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ (الانبياء: ٢٩)، ﴿ إِنَّا سَخُرْنَا الْجِبَالَ مَعُهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالإِشْرَاقِ ﴿ وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلِّ لَهُ أَوَّابُ ﴾ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالإِشْرَاقِ ﴿ وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلِّ لَهُ أَوَّابُ ﴾ (ص: ١٨-١٩) ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءِ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لاَ تَفْقَهُونَ تَسْ بِيحَهُمْ ﴾ (الإسراء: ٤٤)، و ﴿ كُلِّ قَدْ عَلِمَ صَلاَتَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ (النور: ٤١).

#### الإنسان عبد كوبي

إن هذا القرآن يخاطب الإنسان باعتباره كائنا "كونيا" بامتياز. إنه يعيش في الأرض. نعم، ولكنه يمتد بفكره الطموح إلى الآفاق البعيدة بملايين السنوات الضوئية، بل بملاييرها وزيادة. فهو "كوني" بما هو عبد الله رب العالمين، يحمل رسالة الله في رحاب هذا الكون كله، "الكون" بمفهومه القرآني الفسيح، الممتد من عالم الغيب إلى عالم الشهادة، لا بمفهومه الفزيائي الضيق حعلى سعته الذي يقف علماء العصر عند حدوده حائرين. فما النجوم والكواكب كلها بفضاءاتها وسُدُمها إلا سقف هذه السماء الدنيا. والكون القرآني يمتد فوقها سبع سماوات. و"السماء" في القرآن مفهوم غيبي لا علاقة له بالمادة المتحلية في عالم الشهادة. قال حل وعلا: ﴿إِنَّا زَيّنًا السَّمَاءَ الدُنيَا بِزِينَةِ الْكُوَاكِبِ ﴿السافَات:٦)، وقال سبحانه: ﴿أَلُمْ تَرُوْا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا ﴿ وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴿ (نوح:١٥-١٦).

أيْ عبدَ الله! انظرْ، هذه الأحرام السماوية تسبح الله وتصلي، سابحة في مدارها السائر أبدا إلى الله: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ (الانبياء: ٢١).

أما أنت أيها العبد المؤمن! ففلكك السيار إنما هو مواقيتك الخمسة، تجري بك عبر أبراج المحبة ومنازل الشوق، فالبدار البدار يا سالك بأوقات المطالع! فقد جمعت كل الخير في تحليات الجمال، وما بقي بعدها إلا التيه في فيافي الضلال. عجبا! وأي كوكب هذا الذي يرحل في مداره مجذوبا إلى حاذبيته، ثم يتخلف عن مطالعه؟ كيف وها ﴿ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا ﴾ (الساء:١٠٣).

#### الوقت هو الصلاة

كان الوقــت فكانت الصلاة.. وإنما الوقت هو الصلاة.. فتأمل! الإنسـان، هذا الجرم الكوني الصغير، كان المفروض فيه أن يدور

بفلكه كسائر الأجرام السيارة في الكون طوعا لا كرها. ولكن لو كان يدري... إن هذه الآية العظيمة تضعه في مداره الطبيعي ليسلك سبيله إلى ربه ذلولا: ﴿إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتاً ﴾. وما الإنسان إن لم يكن هو هذا العمر المحدود بداية و فعاية، وبينهما يوجد شيء اسمه الإنسان، فتأمل!

وإنما الصلوات الخمس مواقيت لرموز التحولات الزمنية؛ فالفحر بدء وبه تبدأ الحياة، وما بدأ شيء إلا لينتهي. والفحر اسم وقت قبل أن يكون اسم صلاة، لأننا إنما نعبد الله بالوقت. وإنما الوقت هو الصلاة لله رب العالمين الذي أنعم عليك بالبدء، أنعم بالحياة، فاملأ رئتيك -يا سالك- بالنفس الأول من صلاة الميلاد، ميلاد الحياة. ويا لخيبة من نام عن شهود النبع الأول من عين الصفاء، فكرع من بعد الوقت ماء مسنونا! وهل يكرع الكارعون في آخر الماء إلا غسالة الأولين والسابقين؟!

ويدور الكوكب العابد في مداره هونا، حتى إذا توسطت الشمس كبد السماء اشرأبت الأعناق لسماع المؤذن يعلن بدء الزوال وانقلاب الظل إلى الجهة الأخرى. زوال الشمس يا صاحبي بداية العد العكسي في عمر الإنسان، فمذ دشن فجره وهو يعد عدا تصاعديا. حتى إذا زالت الشمس وامتد الظل قليلا إلى الجهة الأخرى بدأ الانحدار. ففرارا إلى الله إذن؟ تشهد منتصف عمرك صلاة ظهر، فما بقي أكثر مما سلخت من أنفاس، ذلك هو التحول الفلكي الثاني: محطة كبرى من محطات الزمن الأرضي، تشهدها عابدا لا شاردا عن باب الله. حتى إذا صار الظل مثل طول كل قامة امتد عنها بدأ العصر ينذر بقرب الأفول! وما العصر إلا إنذار لك يا سالك أنْ لم يبق لك من العمر إلا لخظات التبدى وتنتهى الأضواء إلى ظلمة القبر.

ماذا أعددت لذلك البيت الموحش من مؤنسات؟ والعصر معطة فلكية أخرى ينعصر فيها الزمن انعصارا ليشهد تحول الصهد المنخنق إلى أصيل. ذلك آخر الزاد إذن من سبحات النهار، ليس بعدها إلا مسك الختام. ومن هنا النذير الشديد لمن غفل عن هذه الساعة الفاصلة. فلحظة أو لحيظة -لا تدري كيف- ويكون الغروب. هنالك تشهد كيف يموت الضوء، بل كيف تموت الخياة، وتصلي. وإنما المغرب غروب، تلك هي الحقيقة الأولى التي نطق بما الفجر مذ تفجر عن أنواره لو تعلمون. فيا عبد، ما أخرك عن شهود حقيقتك؟! هذا الكون كله يغرب، ولا عودة للحظة ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث من تحولات الأزمنة، ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث ما أحداث من تحولات الأزمنة،

تشهدها صلاة خاتمة للأضواء، وفاتحة للعتمات. ثم ندلج إلى الله بالعشاء صلاة سارية. وإنما العشاء من العشاء، وهو في الأصل ضعف البصر حيث العتمة تمنع الإبصار إلا قليلا.

تلك إذن هي الصلوات الخمس، أوقات للتحولات الفلكية الكبرى، نعدها بالصلاة عدا. ألم أقل لكم كان الوقت فكانت الصلاة، وإنما الوقت هو الصلاة؟! ولقد قلت لك يا صاح، فتأمل! وإنما الأوقات الخمسة رموز لليوم كله؛ فجر، فظهر، فعصر، فمغرب، فعشاء. فماذا بقي بعد ذلك من الوقت إلا امتدادات لهذه أو تلك؟ فالوقت كله إذن هو الصلاة. أنت تصلي الأوقات الخمسة؛ إذن أنت تصلي العمر كله، قلت: كله. وإنما فرض الله الصلاة عمرا، لا حركة ولا سكنة إلا صلاة. ألم يفرضها المحلة أول ما فرضها خمسين صلاة، ثم خففها إلى خمس، كل وقت منها ينوب عن عشرة أوقات، والحسنة في ديننا بعشرة أمثالها؟

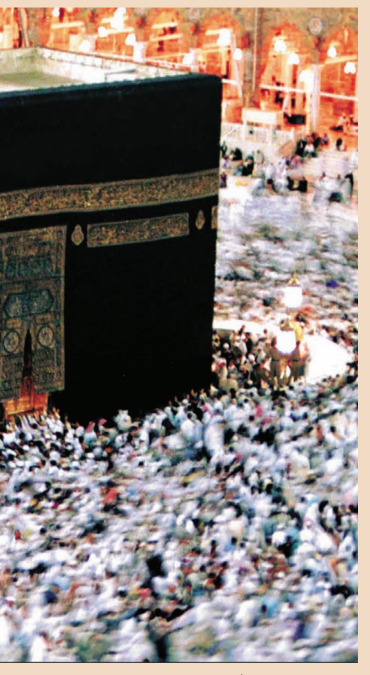
أن تعبد الله بالوقت يعني أنك تعبده بمهجتك، وما المهجة إلا العمر، وما العمر إلا زمن، وما الزمن إلا أعوام، وما الأعوام إلا أشهر، وما الشهر إلا أيام، وما الأيام إلا ساعات، وما الساعات إلا دقائق، وما الدقائق إلا ثوان. فما عمرك يا ابن آدم،

دَقَّاتُ قلب المرء قائلةُ له إن الحياة دقائقٌ وثوانِ

هكذا إذن؛ أن تعبد الله بالخمس يعني أنك تعبده بالعمر كله، تنشر مهجتك بين يديه تعالى وقتا وقتا، أو قل نبضا نبضا، ما دام هذا الفلك يعبر العمر إلى ربه هونا.

أما أن يفوتك وقت فيعني أنك قد خرجت عن مدارك. فانظر أي حافة من الفراغ العاصف تنتظرك، وأي قوة بعد ذلك ستعود بك إلى هدوء المدار...

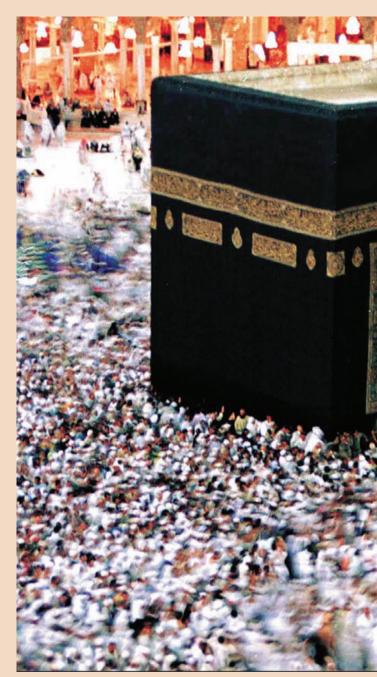
أن يفوتك وقت يعين أنك فقدت جزءا من العمر. ومن ذا قدير على استعادة الزمن الراكض إلى وراء؟ ولقد قال الفقهاء لفعل الصلاة إذا كان في الوقت "أداء"؛ وإذا كان بعد الوقت "قضاء"؛ لأن الذي يقضي لا يؤدي أبدا. هل يمكنك استعادة الوقت؟ هل يمكنك أن تعيش اللحظة الوقت؟ هل يمكنك أن تعيش اللحظة مرتين؟ ولقد صدقوا في الفلسفة القديمة إذ قالوا: "لا يمكنك أن تسبح في النهر مرتين". لو لم تكن الصلاة "وقتا"، لأمكنك أن تفعل ذلك على سبيل التشبيه والتقريب، أما وإنما وقت فإنك لن تفعل، وإنما الذي تفعله أنك "تعوض" تعويضا، وما كان العوضُ حبقل، و بغير عذر - ليكون كالأصل أبدا، لسبب بسيط هو أن المسألة وقت، فانظر لو أنك لم تأكل طعام عشائك حتى كان العبار، ثم طلبته؛ أتكون حينئذ تتعشي أم تفطر؟ طبعا إنك لن الصباح، ثم طلبته؛ أتكون حينئذ تتعشي أم تفطر؟ طبعا إنك لن



تتعشى عشاءك ذاك بعدُ أبدا، ولو كان الطعام هو عين الطعام. لسبب بسيط هو أن المسألة وقت. ولا صلاة تفوت فتؤدى بعد ذلك أبدا، وإنما فرصتك الوحيدة أن تقضي إن حاز لك قضاء. وشيتان شتان بين أداء وقضاء! ألم أقل لكم كان الوقت فكانت الصلاة، وإنما الوقت هو الصلاة؟!

## الوضوء حلية المؤمن

وأول البدء في الصلاة تحمل بالوضوء، فهؤلاء المؤمنون يتسابقون إلى تزيين وجوههم، وأيديهم إلى المرافق، ورؤوسهم، فأرجلهم



إلى الكعبين. و"تبلغ الحلية من المؤمن حيث يبلغ الوضوء" (رواه مسلم)، ذلك شرط المرور إلى عتبة الصلاة، إذ "لا تُقبل صلاة بغير طُهور" (رواه مسلم).

وتتقاطر أفواج المصلين على الماء؛ ليردوا من بعد عطش شديد، مما أصابهم من دخان المال والأعمال. وتمتد الأيدي خاضعة ذاكرة يدفعها الحنين إلى ارتداء أوسمة الإيمان طهورا ينقلهم مباشرة إلى مناحاة الرحمن. وإن "الطهور شطر الإيمان" (رواه مسلم)، كلمة سرِّ مُودَعة في كتاب الاستئذان من حديثك يا رسول الله.

وتدور الفصول من حر إلى قر، فيبقى الوضوء سرا من أسرار الجمال الذي ينسخ نوره آثار معركة الحياة، من سهام إبليس ورشاقته.

كانت كلمات النبوة بلسما، يوضع على الجروح فتشفى بإذن الله. فها أنا ذا يا حبيبي أرتحل إليك مخترقا حدود الزمان والمكان؛ لعلي أصيب رذاذا مما أصاب الصحابة الكرام، فجنبات العمور ما زالت تردد أصداء النور النبوي: "ألا أدلكم على ما يمحو به الله الخطايا، ويرفع به الدرجات؟" قالوا: بلى يا رسول الله. قال: "إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساحد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة. فذلكم الرباط، فذلكم الرباط" (رواه مسلم).

والمكاره شيق في هذا الزمن الرهيب يا نبي الله... فهذا قر الشياء أصبح اليوم حنقا، بتوقيت تعده عليّ ساعات الدرهم والوظيفة، وأشياء أخرى ما سلمت منها عين ولا خد ولا يد ولا رجل. فبأي حماً آسن امتلأت برك هذا العصر الغريب!

ألا هونا عليك يا صاح! فما في الدنيا وسخ، أو دَرَنٌ لا يغسله أريج الطهور. لكنما التحلي مقام ينبئ عن تمام التخلي. فهلم إذن، وَأْتِ من أي الجهات أتيت، وبأي الأدواء ارتديت، فكل حفنة من الماء كفيلة بمسح بعض غبار الطريق.

أوليس "إذا توضأ العبد المسلم، أو المؤمن، فغسل وجهه؟ خرج من وجهه كل خطيئة نظر إليها بعينيه، مع آخر قطر الماء. فإذا غسل يديه حل خطيئة كان بطشتها يداه مع آخر قطر الماء. فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتها رجلاه مع آخر قطر الماء حتى يخرج نقيا من الذنوب" (رواه مسلم). بلي يا رسول الله!..

## مع الغر المحجلين

فما أبطأ بك إذن يا صاحبي؟ هذي جموع المؤمنين سارعت إلى لقاء رسول الله على بيوم القيامة، يردون حوضه الكريم، بأوسمتهم النورانية: كانت الخيل وهي مقبلة فأل خير، ترفع غُرَرَها البيضاء نحو سماء الانتصار، ولقوائمها المحجّلة وهي تباري الأسنة راكضة جمال، لا يضاهيه إلا جمالها وهي تقف هادئة بين يدي رسول الله على بوجه أغر وأطراف محجّلة. وإنما ذلك في المؤمن نور يكتسبه بسبب ما كان يحلي به وجهه وأطرافه من طهارة، في مسرى العبادة، السالك إلى الله.

فلتسبغوا الوضوء على المكاره إذن سادق الأتقياء، فإنكم "أنته الغُرُّ المحجَّلون يهوم القيامة من إسباغ الوضوء، فمن استطاع منكم فليطل غرته وتحجيله" (متفق عليه). تلك سيم الجمال في وجوهكم، وأطرافكم يوم تَردون على المصطفى على وهي سيم "ليست لأحد من الأمم" (متفق عليه)، بما تُعرفون في كثرة الخلائق يوم القيامة، كالدر المتناثر في دلجة الفضاء. هذه ومضة الإبراق النبوي تبشر برشح الأنوار على أطراف المتوضئين الساجدين، رشحا لا يذبل وميضه أبدا. فإذا النبي الكريم يميز المحبين وسط الزحام واحدا واحدا: "ما من أمتى من أحد إلا وأنا أعرفه يوم القيامة"، قالوا: وكيف تعرفهم يا رسول الله في كثرة الخلائق؟ قال: "أرأيت لو دخلت صُبْرة [محجرا] فيها حيل دُهْم، بُهْم، وفيها فرس أغر محجل، أما كنت تعرفه منها؟" قالوا: بلي. قال: "فإن أمتى يومئذ غُرٌّ من السجود، مُحَجَّلُون من الوضوء" (رواه أحمد). هذه قصة الماء الطهور في جداول السلوك إلى الله. وفي الماء سقاء لدالية الشـعور بالرضى الرباني، والقبول للمثول أمام حلال الله. ألا ما أعمق الفرق في الغصن الواحد بين زمانين: الأول سنوات عجاف، لا نصرة ولا نعيم، ولا صدى لصهيل إلا قعقعة الحطب في ليالي الريح.. والثاني عام فيه يغاث الناس، فتتسلق الدوالي أغصان البروق، ويحتفل المطر، فإذا الأشحار مورقة ريانة، وإذا صفوف المصلين تتراص عند فاتحة الزمان الجديد، والوجوه مازالت ترشح بماء الطهور... وتكون الصلاة... "والصلاة نور" (رواه مسلم). كانت كلمات الإقامة إشعارا ثانيا -بعد الأذان- بضرورة نفض كل ما بقيى من علائق التراب قبل الإذن للأجنحة أن تقلع في طريقها إلى مقام المحبة: "قد قامت الصلاة، قد قامـت الصلاة!" وترتفع الأيدي المحجلـة تجاه القبلة في تكبيرة الإحرام، لتفريغ البال من جميع الأحوال، إلا حال الفقر المرفوق بالشوق إلى الغنى الحميد، ثم تتأدب بالتزام الصدر في وقفة العبد بين يدي الملك العظيم، تأسيا بحمال الامتثال في قيام النبي ﷺ، وقد كان في وقوفـه بباب الله "يضع اليمني على ظهر كفه اليسرى والرسغ والساعد" (رواه أبو داود والنسائي)، و"كان

## القبلة جامعة الأفئدة

والقِبلة جامعة لشتات القلب والبصر، وإنقاذ للعبد السالك من مقام الحيرة إلى حدائق الطمأنينة، قال تعالى: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَام وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ (البقرة:٤٤).

وكيف لا يحتار هذا الفكر الجزئي البسيط، القابع في مدار كوكب ضئيل، يدب في بحر لُجِّيٍّ من الكواكب والمجرات، وتيه من العوالم والمخلوقات، مما يستعصي حيى على مجرد التصور الشامل والاستحضار الكلي... فكيف إذن لا يحتار هذا الفكر المحدود المنحصر، وهو بصدد الاتصال، وعلى أعتاب المناجاة مع رب هذه العوالم المحيط بجميع هذه المخلوقات...

فلتكن القبلة إذن قنديلا آخر في طريق التعبد يجمع المصلين في العالم أجمع حول قلب واحد، ينبض بتوحيد الله ذي الجلال، ويبعث من مكة المكرمة أنوارا تتلقاها أفئدة العابدين في كل مكان "أن هلموا، هذا بيت الله الذي هو أول بيت وضع للناس"، فتحج الأرواح من محاريبها خمس مرات في اليوم... "الله أكبر!" كأن سيف النور قد قطع الزمان نصفين، الأول إلى خلف، فما زال راكضا في تغيره يذوب فناءً بذوبان الأشكال والألوان المتهاوية تترى، في عالم الأوراق السافرة بين ربيع وخريف، ولا برعوم يورق مرتين: ﴿كُلُّ مَــنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ﴾(الرحمن:٢٦-٢٧). والثاني إلى أمام، ما يزال متوجها إلى مقام البقاء، فالنور المتجلى على الغرر البهية مستمد من معين لا ينضب. والعبادة لحظة تستمد حلودها من مناجاة الحي الذي لا يموت، فتفي الذوات عند آجالها، وتبقى لحظات الصلاة حرما آمنا لا يناله أثر الزمان، ليرسم نعيما سرمديا بقناديل تســـتمد زيتها الوضاء من مشكاة الله، ويُتَخَطَّفُ السعى العابث من حوله، فإذا هو محض سراب.

## المناجاة بين الخالق والمخلوق

كان الوارد نورا يهمي من أعلى، فينفتح القلب بكلمات من نور آخر، فإذا اللحظة مناجاة بين الخالق والمخلوقات.

أنت الآن أمام حلال الله، تقدم إيمانك إخباتا بين يديه تعالى، والقلب مفتوح الأبواب، فلا شيء به يبقى مستورا. وقد تنتابك

يضعهما على الصدر" (رواه أبو داود)، ثم تشرق التجليات...

أدحنة الطين رياء ونفاقا، ما بين الذرة وأقل، فتفر إلى ربك مذعورا. وتناجيه حزينا أن أبرئني يا سيد هذي الأوراد مني... "أوَ لست تصلي" و"إنَّ أحدكم إذا صلى يناجي ربه" (رواه البخاري).

عجبا! فأي قوة ما زالت تصمد في ساقيك، فتمتثل وقوفا أمام عظمة الواحد القهار، والجبل قد اندكّ وراءك من حشية الله؟ أن تصلي يعني أنك تقابل ربك غصنا منفوض الأوراق... فأنت كما أنت، لا تخفى منك حفقة قلب واحدة؛ صَفَتْ أم خالط دمعتها ريحُ الحمأ المسنون... و"إنَّ أحدكم إذا كان في الصلاة، فإن الله قبل وجهه" (رواه البحاري)، والله قبل ذلك وبعده ﴿يَعْلَمُ خَائِنَةَ الأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ ﴿وَافَرِيرَا، والله قبل فكيف يمكن لهذا البصر أن يمتد وما أغلة نحو السماء، والرب بجلاله قبلَه؟ إذن تندكّ ضلوعه، فيخر القلب صعقا، ولا يبصر شيئا بعدها أبدا. كان التحذير النبوي حريصا على أمر المحبين بالتزام آداب المحبة حتى لا تستحيل حديقة النور إلى ظلام دامس. قال الله الينتهين أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء في الصلاة، أو لا ترجع إليهم" (منفق عليه).

وأما التفات عن يمين أو شمال فهو "اختلاس يختلسه الشيطان مسن صلاة العبد" (رواه البحاري). وأتّى لعبد في مقام الخضوع أن ينصرف عن مشاهدة الجمال بقلب ملؤه التقوى والورع؟! وأني لعبد في مقام الخضوع أن ينصرف عن تدوق كؤوس الترتيل الطافحة بشهود الفلاح؟! كيف و ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ الّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ (المومنون:١-٢).

يا لآيات البهاء تنطلق كلماها من ألسنة رطبة بذكر الله، مصطفة مثلما تَصُفُّ الملائكة عند رها... وكيف تَصف الملائكة عند رها؟ قال: "يتمون الصفوف الأُولَ، ويتراصون في الصف" (رواه مسلم). ألا صلى الله عليك يا رسول الله! أصَفُّ في الأرض، وصف في السماء؟ والصلاة جامعة؟ هكذا إذن تخف الأجنحة المثقلة بأحزاها، وتنطلق الأسراب محلقة لمزاحمة الملائكة في مدارات النور عند أعتاب ملك الكون الظاهر والباطن.

ألا ما أشقى ذلك الجمل الشارد في صحراء الظلمات... لا يفتأ يلهث راكضا حلف سراب مال متسخ، حتى يتسخ وبره وتنتن رائحته، فيرين على قلبه ما يحجب رؤيته لجدول الصلاة الرقراق، وراء رمال العصيان، ثم يموت يلهث عطشا دون ظل

المورد العذب. وما بين استحالة الموت ميلادا إلا أن يركع لمالك خزائن القطر، فإذا القفر حواليه حدائق ذات بمجة، ترشح غصولها بأنداء الطهور، نورا يصفيه من جميع الأدران.

كان البهاء يحيط الحبيب المصطفى، وهو في هالة صافية من أصحابه إذ قال: "أرأيتم لو أن نهرا بباب أحدكم، يغتسل فيه كل يوم خمس مرات؛ هل يبقى من دَرَنِه شيء؟" قالوا: لا يبقى من درنه شيء. قال: "فكذلك مثل الصلوات الخمس، يمحو الله بهن الخطايا" (منفق عليه).

ويوقد الحبيب قنديلا آخر فيقول: "ما أدري أحدثكم بشيء أم أسكت؟" فقلنا: يا رسول الله إن كان خيرا فحدثنا، وإن كان غير ذلك؛ فالله ورسوله أعلم. قال: "ما من مسلم يتطهر، فيتم الطهور الذي كتب الله عليه، فيصلي هذه الصلوات الخمس إلا كانت كفارات لما بينها" (منفق عليه)، وفي ومضة قنديل آخر: "و ذلك الدهر كله" (رواه مسلم).

هـــذا المســرى الربيعــي إلى الله، رَغَبا في ينابيــع الرحمة والمغفرة، تتعانق الصلوات فيه أقواســا من الدوالي المورقة، حيث تتشــكل العناقيد قناديل خضراء، ترســم خطوات النور الهادي إلى الرحمــن، فتختزل العــدد والزمان، إذ بكل خطوة عشــر خطوات في طريق الله، فقد فرض الله على نبيه هي الســماء الســابعة، وبغير واســطة الملاك جبريل السيلا خمسين صلاة في كل يوم وليلة، ثم خففها سـبحانه، اختــزالا في خمس، ثم قال في الحديث القدســي: "يا محمد، إلهن خمــس صلوات كل يوم وليلة، بكل صلاة عشــر، فذلك خمسـون صلاة" (رواه مسـلم). وليلة، بكل صلاة عشــر، فذلك خمسـون صلاة" (رواه مسـلم). كلها، وجمال كلها؛ وإن عبادة فرضت في السماء من غير واسطة الملاك؛ لحرية بالارتقاء صعدا بعشاقها إلى مقامات السماء.

فاصطــبري يا أبدان على إدامة التطهر بنهر النور، فإن غصنا ينبــت في حوار الغدير لا يجف أبدا، إن لم ينل من فيضه نال من نداه. والأمل يسري نضرة وجمالا في قده المياد ركوعا وسجودا.■

<sup>(\*)</sup> جامعة مولاي إسمعيل، ورئيس المجلس العلمي بـــ"مكناس" / المغرب.



🗞 د. حبيبة أبو زيد\* 🍪

ای

كل من تدبر القرآن الكريم والسنة النبوية، واستعرض سيرة رسول الله ، وحد أن للعلم والمعرفة شأنا عظيما. فقد عَرف سيدنا محمد

منذ أول ما أوحي إليه أنه سيكون له وللعلم شأن عظيم، وللمعرفة في دعوته مقام رفيع. ومنذ أن أيقن في أنه كلف تبليغ رسالة الله الخاتمة، لبي أمر خالق الأرض والسماوات، ومدبر أمر الإنسان ومربي الكائنات، فدعا العالمين إلى الإسلام وأقام لهم

العلامات على صدقه، ولم يمض من الزمن غير يسير حتى أنشأ دولة عظيمة كان العلم أساسها والمعرفة سبيلها.

## أعظم تحول في تاريخ البشر

إن التغيير والإصلاح الذي أحدثه رسول الله الله اليس له نظير في التاريخ. لقد استطاع في ظرف وحيز أن يقتلع حذور أفكار وعادات كانت راسخة بقوة وأن يبني حضارة عظيمة وأن يضع مدنية محل بداوة وحاهلية. وسبب ذلك أنه بوحي من رب

العباد الذي يحيط علمه بكل شيء سلك منهجا دقيقا في التربية والتعليم، فاستطاع تربية جيل من أصحابه حملوا أمانة صيانة حضارة الإسلام من بعده. وإن هذا التغيير لأحوال العالم الذي حققه رسول الله في كان محل دراسة وبحث عميق عند أهل الفكر والثقافة والمتخصصين في بناء الحضارات وتاريخ الأمم عبر العصور من جميع الجنسيات ومن جميع الأديان والمذاهب. والجميع يشهد أنه أعظم تحول يحصل في تاريخ البشر. وما ذلك إلا لأن العلم والمعرفة كان لهما المقام الأعلى والمنزلة الأسمى.

إن من أهم الدعائم التي أقام عليها رسول الله الخضارة أن العلم سلعة غالية وأن المعرفة قيمة سامية. ولهذا وضع العلم سلعة غالية وأن المعرفة قيمة سامية. ولهذا وضع العلم، وأسس مناهج للبحث عن المعرفة والانتفاع بها، وبين مزالق أهل العلم وطلاب المعرفة للحذر منها واتقائها، حتى تسير الأمة كلها على هدى العلم النافع وفي ظلال المعرفة الصحيحة. والذي يهمنا هنا أن نبين أن هناك مفهوما عجيبا لعلم رسيخه الرسول من خلال القرآن الكريم وسنته القولية والعملية، عليه قامت الحضارة الإسلامية في عصورها الذهبية.

#### المعتبر من العلوم

لقد نص علماء الإسلام منذ القديم على أن إطلاق العلم في القرآن الكريم والسنة النبوية ينصرف أو لا إلى علم الوحي والشريعة، ومن أدلتهم على ذلك قوله على: "من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين" (رواه البخاري)، وغيره من الأحاديث الكثيرة في الحث على تعلم القرآن الكريم وتعليمه ومدارسته، وحفظ السنة النبوية وتبليغها ومدارستها. قال الحافظ ابن حجر في شرح هذا الحديث: "ومفهوم الحديث أن من لم يتفقه في الدين (أي يتعلم قواعد الإسلام وما يتصل الحليث من الفروع) فقد حرم الخير. وفي ذلك بيان ظاهر لفضل العلماء على سائر الناس، ولفضل التفقه في الدين على سائر العلوم"(١٠).

فالعلم الشرعي أفضل العلوم وهو حدير بالطلب والحرص على تحصيله؛ لأنه به يعرف الله ﷺ ويعبد، وبهذا العلم يعرف ما أحل الله وما حرم وما يرضيه وما يسخطه. وبهذا العلم يعرف المصير إليه والنهاية من هذه الحياة، وأن قسما من المكلفين ينتهون إلى الجنة والسعادة، وقسما آخر ينتهون إلى دار الهوان والشقاء. ولما كانت هذه فائدة علم الشريعة، كان هذا العلم أشرف العلوم وأسماها لأنه الطريق إلى السعادة الحقة في الدار الآخرة، وهو السبيل إلى

الفوز بنعيم الجنة الذي هو الغاية المرجوة والهدف العظيم المنشود. وإن سعادة الآخرة أساسها ومنطلقها معرفة الله تعالى والإيمان به وطاعته، وهذا إنما يؤخذ من علم الشريعة، ولهذا ينصرف "العلم" عند إطلاقه إليه. يقول الحافظ ابن كثير في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى الله مَنْ عَبَادِه الْعُلَمَاءُ ﴿وَاطْر:٢٨) "أي إنما يخشاه حق خشيته العلماء العارفون به، لأنه كلما كانت المعرفة للعظيم القدير العليم الموصوف بصفات الكمال المنعوت بالأسماء الحسنى، كانت المعرفة به أتم والعلم به أكمل، كانت الخشية له أعظم وأكثر "٣٠. فبين أن العبرة في العلم هو معرفة الله التي بها تحصل الخشية. فمعيار العلم الوصول إلى معرفة الله، والمعتبر هو الاهتداء إلى طاعة الله والإيمان به. فكل علم لا يوصل إلى هذا فليس علما على الحقيقة وإن أدخله أصحابه في العلم.

## علوم الكون

وإن إطلاق العلم على علم الشريعة لا ينفي صفة العلم عن معارف الدنيا وعلوم الحياة التي يهتدي إليها الإنسان عبر الزمان والمكان، والتي تسمى اليوم "علوم الكون" أو "العلوم التجريبية"؛ لأنها تؤخذ من التجربة المطردة والخبرة المتكررة. وسبب ذلك أن علوم الكون من علم الله تعالى الذي يفتح منه على عباده، فيعرفون خصائص الكون وصفات الإنسان وأحوال عالم الأحياء وقانون ذلك كله. فعلوم الكون التي يهتدي إليها البشر إنما هي في الحقيقة وصف للموجود واكتشاف لحقيقة الكون المخلوق وصفاته و نظام عمله وقانون سيره. إنما تستمد من علم الله لأنما تعرق بخلق الله و بديع صنعه.

وإن علوم الكون ليست معتبرة إلا إذا كانت عونا على معرفة الله، وطريقا إلى مرضاته وحسن عبادته، والسعي في الأرض بالخير والإحسان وليس بالشر والإفساد. ولا يمكن لهذه العلوم أن تكون كذلك إلا إذا سارت تحت ظلال الشريعة، فتكون بذلك علوم الشريعة هي الحكم لعلوم الكون والمرجع في كل المعارف، فهي بالنسبة للعلوم بمنزلة الروح للجسد، ولهذا ينصرف "العلم" إليها عند الإطلاق في القرآن الكريم والسنة النبوية، وليس معنى ذلك نفى صفة "العلم" عن علوم الكون والحياة.

## التأليف بين العلوم الدينية والتجريبية

وإذا كان الأصل أن إطلاق العلم في القرآن والسنة النبوية ينصرف

إلى علم الشريعة، فإنما ذلك لأن علم الشريعة هو روح باقي العلوم التي قمتم بالكون والحياة والإنسان، فلا عبرة بعلم إلا إذا سار في ظلال الشريعة واهتدى بأنوار الوحي. ولهذا فلا مانع من إطلاق صفة العلم على كل معارف البشر التي تبحث في الكون والإنسان إذا سارت في مقاصدها وضوابطها على هدي علوم الشريعة القائمة على القرآن الكريم والسنة النبوية. ومما يؤيد هذا ويدل عليه أن في القرآن الكريم إثبات صفة العلم لعلوم الدنيا، مع الإشارة إلى ضرورة اهتدائها بعلوم الشريعة.

يق ول الله تعالى: ﴿ يَعْلَمُونَ ظُاهِرًا مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْحَرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴿ (الروم: ٧) فَأَثبت لهم العلم، وإنما ذمهم لوقوفهم عند علم الدنيا في غفلة عن علم الآخرة، أي إلهم لم يهتدوا في علمهم بالدنيا بعلوم الشريعة، فلو اهتدوا في ذلك بعلوم الشريعة لاستحقوا المدح لا الذم. فعلومهم معتبرة إذا سارت تحت ظلال الشريعة لأنما بذلك تُعرّفهم بالله وتقرهم إليه وتحصل بها المنفعة في الشريعة ويتحقق بها الصلاح.

وهذا ما ذكره أهل التفسير في هذه الآية، يقول ابن كثير: أي أكثر الناس ليس لهم علم إلا بالدنيا وأكساها وشؤوها وما فيها، فهم حذاق أذكياء في تحصيلها ووجوه مكاسبها، وهم غافلون عما ينفعهم في الدار الآخرة، كأن أحدهم مغفل لا ذهن له ولا فكرة. قال الحسن البصري: والله لبلغ من أحدهم بدنياه أنه يقلب الدرهم على ظفره فيخبرك بوزنه وما يحسن أن يصلي. وقال ابن عباس: يعني: الكفار يعرفون عمران الدنيا، وهم في أمر الدين جهال أن فلولا جهلهم بأمر الدين وعدم اعتدادهم عمل يرشد إليه من علوم الشريعة، لنفعهم علم الدنيا واستحقوا عليه الأجر، لأنه بعلوم الشريعة يعرفون حقوق الله، ويحصل من علوم الدنيا الانتفاع الصحيح.

ومثل هذا أيضا في قوله عَلَىٰ: ﴿فَأَعْرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّى عَنْ مَنْ تَوَلَّى عَنْ ذَكُرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلاَّ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعلْمِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اهْتَدَى ﴿ اللّهِ مَنْ ضَلَّ عَنْ سَسبيله وَهُو أَعْلَمُ بِمَنِ اهْتَدَى ﴾ (النجم: ٢٥-٣٠)، فأثبت لهم العلم بالدنيا، وذمّهم على الإعراض عن ذكر الله تعالى، أي إلهم لم ينتفعوا بعلم الدنيا بسسبب غفلتهم عن علوم الشريعة التي هي طريق إلى معرفة الله وذكره. فقوله هنا: ﴿ ذَلِكَ مَنْ الْعِلْمِ ﴾ إشسارة إلى وجوب الارتقاء من هذه الدرجة

إلى درجة الجمع بين علوم الدنيا وعلوم الشريعة والتأليف بينها، فتلك الغاية المرجوة والمنزلة السامية المحمودة.

فلا يفهم من هذا نفى صفة العلم عن علوم الكون والحياة، وإنما نفي منفعتها إذا لم تمتد بعلوم الشريعة، لأنها إنما تكون علوما نافعة تحت ظلال الشريعة، فإذا كانت كذلك كانت علوما نافعة حقا. وهذا المعنى نحده أيضا فيما ورد عن النبي على من حديث أبي هريرة قال، قال رسول الله ﷺ: "إن الله يبغض كل جعظريّ جواظ سخاب بالأسواق، حيفة بالليل، حمار بالنهار، عالم بأمر الدنيا، جاهل بأمر الآخرة"(٤). فصفة العلم ثابتة لعلوم الدنيا في قوله هنا "عالم بأمر الدنيا"، وإنما أبغض الله هذا الصنف من الناس لجهله بأمر الآخرة. ولو اهتدى بعلوم الشريعة لكان عالما بأمر الآخرة. فلا ينتفع على الحقيقة بعلوم الدنيا إلا بعلوم الشـريعة. وهذا المعنى نفسه هو الذي استنبطه ابن حبان البستي فترجم لهذا الحديث بقوله: "ذكر الزجر عن العلم بأمر الدنيا مع الانهماك فيها، والجهل بأمر الآخرة ومجانبة أسبابها". وواضح من كلامه هـــذا أن الزجر إنما يقع على وجه خـــاص في علوم الدنيا، وهو حال الانصراف إليها والعناية بها في غفلة عن علم الشريعة. أما إذا لم تحصل الغفلة فذلك خير الدنيا والآخرة، فيتم الاعتداد في هذه الحالة بعلوم الدنيا، فيشرف قدرها وتعلو منزلة صاحبها، لأن اقترالها بعلوم الشريعة واهتداءها بالوحي، يجعلها طريقا إلى معرفة الله تعالى من خلال معرفة خلقه، ويوجه فوائدها نحو تحقيق مقاصد الشريعة، والتي تحتمع في حلب المصالح واتقاء المفاسد.

ومما يدل على هذا المعنى أيضا أنّ تدبر الكون والتفكر في حلق الله مأمور به في القرآن الكريم، لأنه طريق سالك إلى معرفة الله تعالى ومعرفة كماله وحلاله وجماله. ومعلوم أن علوم الكون لا تخرج في حقيقتها وجوهرها عن وصف الكون وبيان نظام الحياة الذي فطره الله تعالى عليها، لأنما تبحث في الكون الموجود، وتشتغل في العالم المنظور، وتعرف بصفات المادة وخصائصها وعملها وقانون سيرها. ثم إنه لا يمكن الاختلاف في أن علوم الكون منضبطة، لها قانون ومنطق تبنى فيه النتائج على المقدمات.

فعلوم الكون إذن مأمور بها على هذه الصفة وعلى هذا الوجه، وهو أن تكون طريقا إلى معرفة الله تعالى، ثم عونا على تيسير المعاش. فإذا كانت كذلك فهى علوم حقا تثبت لها صفة العلم شرعا.

ومن شواهد هذا أيضا ما جاء في الحديث عن عائشة وأنس رضي الله عنهما أن النبي من بقوم يلقّحون فقال: "لو لم تفعلوا لصلُح". قال: فخرج شيصا، فمرّ بحم فقال: "ما لنخلكم؟" قالوا: قلت كذا و كذا، قال: "أنتم أعلم بأمر دنياكم" (رواه مسلم). فالرسول هنا أثبت صفة العلم لأمور الدنيا التي تخضع للتجربة والخبرة. فقوله هنا: "أنتم أعلم بأمر دنياكم" يدل على أن الدنيا موضع للعلم ومجال له.

#### غاية العلم

يثبت من هذا كله أن معارف الدنيا، والتي تسمى اليوم "العلوم التجريبية"، لها صفة العلم إذا اقترنت بعلوم الشريعة، ويصدق عليها معنى العلم بالاصطلاح الشرعي في القرآن الكريم والسنة النبوية على النبوية. وإنما وقع التأكيد في القرآن الكريم والسنة النبوية على علوم الشريعة لأن بها ينتظم أمر جميع أمور الحياة الدنيا ومنها "العلوم التجريبية"، فيكون الأمر بالعناية بعلوم الشريعة أمرا بالعناية بالعلوم التجريبية على الوجه الصحيح الذي ينتظم به أمرها ويحصل الانتفاع بها في الدين والدنيا.

والعناية بعلوم الدنيا على هذا الوجه مضمن في الأمر بالعناية بعلوم الشريعة. وعن هذا المعنى عبر أبو الحسن الماوردي بقوله: "اعلم أن ما به تصلح الدنيا، حتى تصير أحوالها منتظمة وأمورها ملتئمة، ستة أشياء، في قواعدها وإن تفرعت. وهي: دين متبع، وسلطان قاهر، وعدل شامل، وأمن عام، وخصب دائم، وأمل فسيح. فأما القاعدة الأولى وهي الدين المتبع، فلأنه يصرف النفوس عن شهواها، ويعطف القلوب عن إرادها، حتى يصير قاهرا للسرائر، زاحرا للضمائر، رقيبا على النفوس في خلواها، نصوحا لها في ملماها. وهذه الأمور لا يوصل بغير الدين إليها ولا يصلح الناس إلا عليها، فكان الدين أقوى قاعدة في صلاح الدنيا واستقامتها، وأحدى الأمور نفعا في انتظامها وسلامتها. ولذلك لم يخل الله تعالى خلقه مذ فطرهم عقلاء من تكليف شرعي واعتقاد ديني ينقادون لحكمه فلا تختلف بهم الآراء، ويستسلمون لأمره فلا تتصرف بهم الأهواء"(ق).

فقد وقع التركيز في السنة النبوية على علوم القرآن والسنة النبوية لأنهما أصل سائر العلوم وأساسها، وعليهما تقوم وبهما تسير سويا على صراط مستقيم.

"إن الانطلاق من علم القرآن والسنة يهدف إلى بناء الإنسان إيمانيا وحلقيا وسلوكيا، وفي طي ذلك التسليم والطاعة لقانون العلم التجريبي الحق حين ظهوره. وبغير هذا البناء لا تعمر الحياة ولا يستطيع العلم التجريبي أن يقودها. مما يعطي لهذا التأكيد على علم القرآن والسنة الصدارة في العلوم والأحقية في المعرفة، ليكون العلم التجريبي والسلوك الإنساني والنظام العمراني في البشرية في توافق واطراد، بعيدا عن الانفصام الذي يؤدي إلى عواقب بالغة السوء والأثر".

وعلى ما تقدم فإن مفهوم "العلم" يشمل في المقام الأول علوم الشريعة القائمة على القرآن والسنة، ثم يشمل بالتبع والتضمن كل علوم الكون والحياة التي تمتدي بأنوار علوم القرآن والسنة. وموضوع "العلم" ومجاله هو نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية أولا وهو أشرف المجالات ورأسها، ثم العالم المخلوق بحميع أنواعه وأجزائه. وعلى هذا المعنى سار علماء الإسلام عبر العصور، فيثبتون لعلوم الكون صفة "العلم" في توافق وانسجام مع علوم الشريعة، فنجد عندهم علم الطب، وعلم الفلك، وعلم الحساب وغيرها.

وخلاصة كل هــذا أن الغاية الكبرى للعلم هو التعريف بالله تعــالى خالق الكــون ومدبر الكائنات. فكل مــا يدل على الله ويعرف به فهو علم صحيح مطلوب. ولهذا فإن علوم الوحي هي رأس العلم وروحه، لأنها ترشد إلى الله وتبين طرق معرفته، ثم تأتي بعدهــا علوم الكون لأنها تعرف بالكون المخلوق، فتكون بذلك طريقا ســالكا إلى الله تعالى، لأنها تفصح عن قدرة الله وتكشف عن أفعاله وتصرفاته في الكون.

#### الهوامش

<sup>( )</sup> أستاذة باحثة في الشؤون الإسلامية / المغرب.

<sup>(</sup>١) فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، ١٦٥/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ٣٤٨/٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ١٦٨/٦.

<sup>(</sup>٤) الصحيح، لابن حبان، ١/٢٧٤.

<sup>(°)</sup> أدب الدنيا والدين، لأبي الحسن على بن محمد الماوردي، ص ١١١.

<sup>(</sup>٦) أسس العلم وضوابطه في السنة النبوية، للدكتور فاروق حمادة، ص ٩٩-١٠٠



🐵 أ.د. محمد عمارة\* 🍪

الاحتهاد -كالجهاد- من جَهَادَ، وهو لغة: استفراغ الوُسْع في تحصيل أمر مُستلزِم للكلفة والمشقة. واستفراغ الوُسْع معناه: بذل تمام

الطاقة، بحيث يحس المجتهد من نفسه العجز عن المزيد عليه. وفي اصطلاح الأصوليين: استفراغ الفقيه الوُسع لتحصيل ظن بحكم شرعي. فالمجتهد هو الذي تكون لديه ملكة الاقتدار على استنباط الفروع من الأصول.

والأسباب التي تُمكن المجتهد من الاجتهاد في العلوم الشرعية

- وكذلك في العلوم العقلية - كثيرة، تفاوت تعدادها لدى بعض العلماء. لكن يجمعها سببان أو شرطان:

أ-معرفة الأصول كتابا وسنة.

ب-معرفة الاستنباط من الأصول بالقياس.

هـــذا في الشــرعيات، والحلال والحرام. أمــا في العقليات، فالسببان هما:

أ-معرفة الأوائل العقلية.

ب-ومعرفة وجه الاستنباط منها.

أما تفصيل شروط المجتهد، كما حددها علماء الأصول فهي: الحالة المحتهد التمكن من اللغة العربية إلى الحد الذي تتحصل للمجتهد القدرة على إدراك أسرار البيان القرآني المعجز ومقاصد السنة النبوية الشريفة.

٢-الفهم والتدبر لآيات الأحكام في القرآن الكريم والتي تبلغ
 الخمسمائة آية.

٣-رسوخ القدم في السنة النبوية وعلومها رواية ودراية سنداً ومتنا، وعلى الأخص ما جاء في صحاحها ومجاميعها ومسانيدها من أحاديث الأحكام التي قدَّرها البعض بثلاثة آلاف حديث.

المعرفة المحيطة بالناسخ والمنسوخ والعام والخاص والمطلق المقيد في آيات القرآن الكريم وأحاديث السنة النبوية الشريفة.

• المعرفة بأصول الفقه واجتهادات أئمته فيه ومسائل الإجماع والقياس فيه.

7-الحذق لروح التشريع الإسلامي ومقاصد الشريعة الإسلامية حتى تتحصل للمجتهد ملكة الجمع والمقارنة بين النصوص المتعددة -والتي قد تبدو أحياناً مختلفة أو متناقضة - في المسألة الواحدة، والخروج منها بالحكم المحقق للمقاصد وروح التشريع.

ولقد تبدو هذه الشروط عزيزة الوجود والتحقق والاجتماع في العالم الفرد، في عصر التخصصات الدقيقة والجزئية -للعلوم- الذي نعيش فيه. لكنّ تطوّر أدوات ووسائل الطباعة والتوثيق والفهرسة والتخزين للمعلومات قد يسهل أمور الاجتهاد وييسر احتماع شروطه لعماء اليوم أكثر مما كان ذلك ميسوراً قبل هذا التطور في سبل البحث العلمي ووسائله.

#### دواعي الاجتهاد

ودواعي الاجتهاد في الشريعة الإسلامية التي جعلته ضرورة من ضروراتما وقانونا وسنة من قوانينها وسننها كثيرة، منها:

أ-خلود الشريعة الإسلامية لختم الرسالات برسالة محمد الأمر الذي يقتضي الاجتهاد المحقّق لصلاحها لمختلف العصور. فغيبة الاجتهاد يقف بها عند تلبية احتياجات عصور دون الأخرى، الأمر الذي يهددها بالجمود الذي يعجزها عن تلبية حاجات العصور المتتالية، والتي هي بحكم سنة التطور متغيرة ومتجددة.

ب—عموم الرسالة المحمدية —ومن ثم شريعتها – للعالمين. الأمر الذي يستدعي الاحتهاد لتلبية احتياجات البيئات المختلفة والعادات المتغايرة والأعراف المتمايزة، للبلاد والأمم والأجناس المختلفة. ج—طروء البدع –بالزيادة والنقصان – على أحكام الشريعة، عمرور الأزمان، وخاصة في عصور الضعف والجمود. الأمر الذي يستدعي الاجتهاد لجلاء الوجه الحقيقي لأحكام الشريعة ومقاصدها.

د-تناهي نصوص الأحكام -في الكتاب والسنة- ولا لهائية المشكلات الحادثة للناس عبر الزمان والمكان، الأمر الذي يستدعي الاجتهاد لاستنباط الفروع الجديدة من الأصول الثابتة، لتستظل هذه الفروع الجديدة مساحات من الوقائع والمشكلات لم تكن موجودة من قبل.

هــ-التطور، الذي هو سنة من سنن الله في حلقه، في الإنسان والحيوان والنبات والجماد والأفكار، والذي يستدعي الاجتهاد لينمو القانون الإسلامي فيواكب ثمرات التطور ويلبي حاجاته في مختلف ميادين الحياة.

#### أدلة مشروعية الاجتهاد

أما الأدلة على شرعية الاجتهاد من الكتاب والسنة فإلها كثيرة:

فآيات القرآن التي تحدثت عن فعل العقل والتعقل هي تسع وأربعون آية. وآياته التي تحدثت عن القلب -ومن وظائفه التفكير والتعقل - تبلغ مائة واثنين وثلاثين آية. ولقد ورد الحديث في القرآن عن "اللب" بمعنى العقل، لأنه حوهر الإنسان وحقيقته في ستة عشر موضعا. وجاء الحديث فيه عن "النّهى" (بمعنى العقل) في آيتين. أما التفكر، فلقد جاء الحديث عنه بالقرآن في ثمانية عشر موضعاً. وجاء الحديث فيه عن "الفقه" في عشرين موضعاً. وجاء الحديث فيه عن "الفقه" في عشرين موضعاً. وجاء الحديث فيه عن "الفقه" في عشرين موضعاً. وحياء حديثه عن "التدبر" في أربع آييات، وعن "الاعتبار" في رصيد الاجتهاد في القرآن الكريم رصيداً ضخما وغنيا. ففيما يقرب من الثلثمائة آية بياتي الحديث الذي يجعل ويزكيه.

أما السنة النبوية، فإن مأثوراتها التي تزكي الاجتهاد وتحض عليه -صراحة أو ضمنا- هي الأخرى كثيرة حتى لتستعصي على الحصر الدقيق. فالرسول على يدعو إلى الاجتهاد في فهم آيات القرآن اجتهادا يصل بنا إلى ما وراء ظواهر النصوص: "أثيروا القرآن فإن فيه خبر الأولين والآخرين" و"من أراد العلم فليثور القرآن" (رواه الطبراني). وإذا دعا لحبر الأمة (ابن عباس) قال: "اللهم فقهه في الدين" (رواه مسلم)، لأن "من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين" (منفق عليه).

وهو عندما يسأل مبعوته وقاضيه إلى اليمن معاذ بن حبل ١٠٠٠

- "بم تقضي؟"

فيجيبه: بكتاب الله. يعاود سؤاله:

- "فإن لم تجد في كتاب الله؟"

فيجيبه: أقضي بما قضى به رسول الله. فيعاود سؤاله:

- "فإن لم تحد فيما قضي به رسول الله؟"

فيحيبه: أحتهد برأيي.. وعند ذلك يقول الرسول ﷺ:

- "الحمد لله الذي وفق رسول رسوله" (رواه أبو داود والترمذي). بل إنه ليشجع على الاجتهاد حتى ليحدثنا عن أن المجتهد مأجور على مطلق الاجتهاد، حتى ولو لم يصادف اجتهاده الصواب "من اجتهد برأيه فأصاب فله اجران، ومن أخطأ فله أجر واحد" (رواه البخاري).

#### حكم الاجتهاد ومراتبه

والاجتهاد قد يكون فرض عين، وقد يكون فرض كفاية، وقد يكون مندوبا، وذلك وفق مقام الاجتهاد والحاجة إليه والحكم الذي يستنبطه المجتهد بالاجتهاد، وتعلَّق هذا الحكم بذات المجتهد أو بالآخرين.

وميدانه ما ليسس معلوما من الدين بالضرورة، مما اتفقت عليه الأمة من الشرع الجلي الذي ثبت بالنصوص قطعية الدلالة والثبوت. أما مراتب المجتهدين فإنها ثلاثة:

الأولى: رتبة المجتهد المطلق؛ وهو الذي "يستنبط" الأحكام من الكتاب والسنة مباشرة.

الثانية: رتبة مجتهد المذهب؛ وهو من "يستنبط" الأحكام من "قواعد" إمام مذهبه.

الثالثة: رتبة محتهد الفتوى؛ وهو المقتدر على "الترجيح" في "أقوال" إمام مذهبه.

والذي حرى عليه الرأي في مبحث الاجتهاد -في الحضارة الإسلامية- هو عدم خلو العصر -كل عصر- ممن ينهض بأداء

فريضة الاجتهاد. وللإمام حلال الدين السيوطي كتاب جعل عنوانه: "الرد على من أخلد إلى الأرض، وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض" قال في مقدمته: "إن الناس قد غلب عليهم الجهل وعمهم، وأعماهم حب العناد وأصمهم، واستعظموا دعوى الاجتهاد، وعدّوه منكرا بين العباد، ولم يشعر هؤلاء الجهلة أن الاجتهاد فرض من فروض الكفايات في كل عصر، وواجب على أهل كل زمان أن يقوم به طائفة في كل قطر".

#### الاجتهاد الجماعي

لكن الذي حدث للاجتهاد عبر مسيرتنا الحضارية، أن ميادين من إبداع العقل الإسلامي في الفكر الإسلامي قد أصابها الجدب، فأصيبت ثمراتها بالذبول. فمنذ الانقلاب الأموي على فلسفة الشورى ضمرت إبداعات الأمة واجتهاداتها في الفقه الدستوري والفكر السياسي الذي يحدد أطر وضوابط علاقة الحاكم بالمحكوم؛ على حين نمت وازدهرت إبداعات الفكر واجتهاداته في الميادين الأحرى.

فلما طال الأمد بالخطر الخارجي تتاريا وصليبيا، وطال الأمر بدول العسكر المماليك، التي مثلت فروسية العصر اللازمة للدفاع عن وجود الأمة والحضارة إزاء هذا الخطر الخارجي، وجلب المماليك شريعة مواطنهم الأصلية "ياسة" جنكيز خان فجعلوها قانون العسكر (أي الطبقة الحاكمة) والدواوين السلطانية (أي دوائر الدولة) تراجعت مكانة "فقه المعاملات" الإسلامي، فذبل، ثم توقف الإبداع والاجتهاد، فيه، وهذا هو الذي أدى إلى ما يسميه البعض إغلاق باب الاجتهاد، والشعائر الدينية، يصاحبه فقر شديد في "فقه المعاملات" و"الفكر والشياسي" اللازم لمواكبة الواقع الجديد والمستحدثات من الأمور. الأمر الذي يبرز حاجتنا الماسة إلى تنشيط الاجتهاد في "فقه الواقع" السياسي والاقتصادي والاجتماعي ليتسنى لأصول شريعتنا الفروع التي تظلل وتحكم وتصبغ بالإسلام هذا الواقع الجديد.

وربما مع تعقَّد شؤون الواقع الجديد، وتشعُّب علوم الشريعة والحضارة إلى تخصصات كثيرة ودقيقة، كانت الحاجة إلى "الاحتهاد الجماعي" كالشكل الأنسب للعصر الذي نعيش فيه.

<sup>(\*)</sup> كاتب ومفكر إسلامي / مصر.



أديب إبراهيم الدباغ\*

في "تركيا" اليوم صوتٌ متفرد بين الأصوات، ليس كمثله صوت؛ قوي من غير شدّة، نافذٌ من غير حدَّة، عال من غير صخَب، هامسٌ من غير ضعف. في كلماته جَمال و جلال، وفي نبراته لهفةٌ و اشتياق، وفي ثناياه ذهن يتوقد ذكاءً، وفكر يتلهّب سناءً.

إنه ذلك الصوت المضيء الآتي من قبل الظلمة اليائسة، والطّالعُ من سُويداء العَتَمَات الهالكات. أفكاره مضيئة وإن لم تَمْسَسْهَا نار، وسانحاته مغدقات بالمعاني المبتكرات. إنه يدعونا لننفض عن أنفسنا سواد الليالي الحالكات، ونغسل عن أرواحنا وهَن السنين اليائسات، ويهتف بنا لنؤمن بأننا طاقة من طاقات القدر، وحند من جنده، ابتعثنا لتغيير الإنسان وتشكيله من جديد.

لقد نفخ "فتح الله كولن" في صور القيام، فقامت الشبيبة من غفلات نومها، وفاضت وديان قلوها بصدى النفير، ولم يعد أحد منهم يحس بالرغبة في العودة إلى النوم، وقيل "هلمّوا يا شباب، هنا يُصنع الإنسان من حديد وتتخلّق طاقاته، وتبعث آماله".

لقد أُثبت "كولن" بالملموس ومن خلال الأعمال التي تكاد

تبلغ حَــد الإعجاز عند هؤلاء الفتيان، أنّ العمل الإبداعي لا يعرف هذا الفاصل الموهوم بين المادة والروح؛ فالمادة عنده خامة روحانية يشكلها الروحانيون كما يشاؤون، وأما الروح فهي القوة التي تعطى موات المادة التشكّل والحياة والإعجاز.

لقد بقي فتياننا حاثين على عتبات الأغراب ضعافا هزالا، وعندما سمعوا النداء، وبلغهم الهتاف، قاموا أبطالا خارقين يسابقون الأيام، ويتقحمون الأزمان دون خوف أو وَجَل، ولم تعد حياتهم سؤالا مؤلما لا يجدون جوابا عنه، بل وجدوا الجواب، ومضوا مع طاقاتهم الدافعة يشقُون الطريق، ويقطعون المسافات ليرمموا المتصدّع ويقيموا المتهدّم.

لقد وحد هؤلاء الفتية الظامئون في ينابيع الإدراك التي فجرها "كولن" في نفوسهم ما يروي ظمأ أرواحهم، ويسقي جفاف عقولهم، بعد عقود من السنين كانت فيها أرضهم تعاني أوجاع مخاضات عسيرة ثم لا تلد في كل مرة إلا مسوحا فكرية غير قادرة على إيقاف نزيفهم الروحي. فمضى "كولن" يمسح حراحاتهم، ثم يشحذ قواهم الفكرية والروحية ويستنفرهم للنزول إلى ميدان

الفكر متيني البنيان لا يُخرَقون، ومنارات هدى لا يُطَالون، وذوي ثقل في موازين الرجال لا يُجارَون.

وقد أتقن "كولن" فنّ خطاب الروح الإنسابي وراهن عليه، وظلَّتْ آماله معقودة على صحوته مهما طال زمن غفلته؛ فنجاح الدعوات مناط باستكشاف أسراره، وعلى قدر معرفتنا به يكون نحاحنا في التعامل معه.

إن أصداء أفكاره في عقول الآلاف من الفتيان ردّ حاسم على أولئك الذين كانوا يرون أنّ مجتمعاتنا الشبابية قد تفسّخت ودبّ فيها الفساد، ولم يعد ينفع معها لا الأدواء ولا الدعوات. وقد خلُصَ الأستاذ من خلال تجاربه الدعوية إلى أنّ افتقار هؤلاء الفتيان إلى العاطفة الصادقة التي تتفهم أوجاعهم ومشاكلهم وما يعانونه من إحباطات هو الذي يحول دون إصغائهم لمخاطبيهم مهما أوتوا من بيان وقوة إقناع. وقد دفعه ذلك إلى الإنصات إليهم، ومشاركتهم آلامهم وآمالهم، والانكباب على دراسة مشاكلهم. فلمّا أحسّوا منه صدق التوجه إليهم، آثروه بالإصغاء، واختاروه معلما ومرشدا.

لقد أطلق "الأستاذ" الشباب من حبوسهم النفسية والفكرية، وشرّع لهم سبل تصريف طاقاهم المتفجرة في البناء والتعمير، وتشييد سماوات فكرية وروحية يتخذونها سقوفا يستظلون بما، ويسطعون نجوما متلألئة في آفاقها، ويحاورون منها الزمن، ويصارعون أباطيله بالكلمة المضيئة، والفكرة المستنيرة، من غير أن يحتاجوا إلى فتيل عضل أو بسطة حسم.

لقد عرفوا الحقيقة وأمسكوا بها وعاشوا لها، ومضوا يبشرون بها مستلهمين روحها العظيم، وذاكرتما الماورائية الخالدة. ولم يَعُد أحد من هؤلاء الشباب يرغب بالعودة كرة أخرى إلى حبوسه الأولى، حتى إنّ فكرة العودة لأيّ منهم تبدو من المستحيلات، فيستطيع أحدنا أن يُسْلمَ قياده إلى واحد منهم وهو آمنٌ مطمئن. إلهم تعلموا من "الأستاذ" كيف يخلعون عن أنفسهم بأنفسهم نير أنفسهم، فإذا بمم يتسابقون إلى المعالي وكأن في أرجلهم أجنحـة صقورية قويـة يطيرون بها طيرانا، وفي دمائهم نشـوة مغتبطة بالحياة. وإن بساطا حذلا يمضى معهم حيث يمضون، وينشرونه حيث ينتشرون، ولغبطة الحياة بهم فإنها منحتهم مفتاح قلبها ليلجوا إليها، ويفهموا عنها الومضات والإيماءات والآيات الدالات على خالق الحياة عَاللة.

إن أصداء الأفكار العميقة والواسعة قد تكون أقوى أثرا ( \* كاتب وأديب عراقي.

وأعظم نفاذا في النفوس من صوت الأفكار نفسها، فكل صوت وصداه يُسـجّل على صفحات الهواء في الفضاء العريض. حتى إن الجبال الصمّاء نفسها كانت تمتز طربا متجاوبة مع أصداء تضرعات داود التَّكِيُّلُا كما يشير القرآن الكريم إلى ذلك ﴿يَا حِبَالُ أُوّبي مَعَهُ ﴿ رَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أصداء صوت داود العَلَيْلُ الشجي. وأن هذه الأصداء ستكون في رعايتها وكنفها حتى تلقى الله تعالى بها يوم القيامة.

وإننا لنعجب كيف استطاع هؤلاء الفتية أن يصونوا قلوبهم من التلوث بلوثات العصر، ويحتفظوا بها طاهرة نقية وكأنما قلوب ملائكية لا تقرب الدنس ولا يقرب الدنس منها. وإننا لنقرأ ذلك الطهر في و حوههم الصريحة المشرقة، وابتساماتهم العامرة بالإيمان. هذه الابتسامات التي فيها الشيء الكثير من براءة الطفولة وشفافية الإخلاص.

إلهم مخلصون، ولا يستطيعون أن يكونوا غير مخلصين، لألهم يدركون أن هـذا الإخلاص هو من لوازم الإيمان الذي لا يصح إيمان امرئ منهم من دونه.

ومع هذه اللطافة التي تكاد تبلغ حد الرقّة فإلهم ينطوون على قوة روحية حزينة في نفوسهم، يبدو بعضها ويختفي معظمها. حتى إذا جدّ الجدّ و ناداهم الواجب، تواثبوا إليه و تقحموه و تنافسوه وتزاهموه حتى ينجزوه، فإذا أنجزوه اختفوا ونسب كلّ واحد منهم فضل ذلك الإنجاز لأحيه، ثم توارى عن الأنظار فلا يكاد يعرف له مكان في هذا الواجب المنجز، ولم تعد تعرف أيهم المتقدم منهم والمتأخر. فيصدق عليهم ما كان يصدق على الرعيل الأول من المسلمين: "يقلُّون عند الطمع ويزيدون عند الفزع".

وصدى الصوت الذي كان مجرّد موجات يحملها الهواء إلى الآذان، فإنما سرعان ما تتشكل عقلا بشريا يمكن أن نقرأه ونحاوره ونأخذ عنه أو نردّ عليه. فإذا كان منبع هذا الصدى فكرا جوهريا أصيلا استطاع أن يحرك الوجدان على بعد آلاف الأميال، لأنه ذاتي المصدر، نقى المعدن غير مشوب بما في واقع الحياة من شوائب طامسة للأصالة والذاتية. وبذلك وحده يغني الفكر ويخصب الروح ويرهف الحشُّ والشعور، ويصبح المؤمن مؤهلا لاستقبال المدركات الروحية والعقلية العالية. وهذا هو ما يصبو إليه صاحب كل صوت فكري بين الأصوات...!■







## العالم والأيدي

بأيدي الظلم دنيانا سقطت وبالغربة تلفعت، وبالخزن تجلببت

ههنا أنيناً تسمع، وهناك بكاءً ترى

فماذا بعد ذاك؟!

وأيُّ مخفي من الأقدار،

ستتكشف عنه الأيام؟!

\* \* \*

